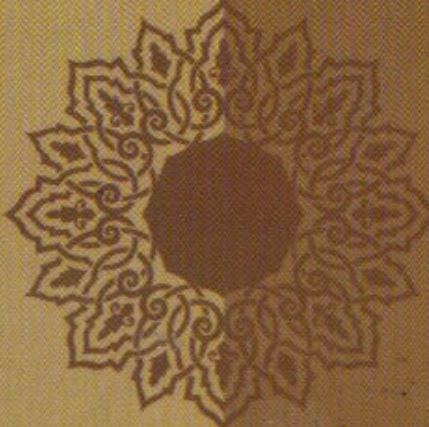


# دوش



مفتی اعظم کا پستان حضرت مولانا فیض محمد شفیع صاحب

اور

حضرت ڈاکٹر محمد عبدالحی کارنی صاحب



تالیف

حضرت مولانا فیض محمد شفیع کھروی صاحب ظلیم

مکتبۃ الاسلام کراچی

www.Sukkurvi.com

# دوشخ

مفتی اعظم ہاپنگ ٹاؤن حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب

عارف باللہ حضرت مولانا محمد عبد الحمی عارفی

تألیف

حضرت مولانا مفتی عبد الرزاق کھروی صاحب ناظم

مکتبۃ الاسلام کراچی

## حقوق طبع محفوظ

باہتمام : شاہد محمود

ناشر : مکتبۃ الاسلام کراچی

کوئٹہ، اسلامیہ، ایسا کراچی

موباں : 0300-8245793

ایمیل : [Maktabatulislam@gmail.com](mailto:Maktabatulislam@gmail.com)

ویب سائٹ : [Www.Maktabatulislam.com](http://Www.Maktabatulislam.com)

## ملنے کا پتہ

لائیٹ ایجاد معارف کراچی

امانیہ اسلام کراچی

موباں : 0300-2831960

فون : 021-35032020, 021-35123161

ایمیل : [Imaarif@live.com](mailto:Imaarif@live.com)

## عرضِ مؤلف

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد للہ وکفی وسلام علی عبادہ الذین اصطفی

اما بعد!

اللہ جل شانہ کا یہ پایاں کرم اور بڑا ہی فضل و احسان ہے کہ اس نے اس نالائق کو سیدی و سندی و مولائی مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ کی خدمت میں رہنے کا موقعہ عطا فرمایا، حضرت کے علوم و فیوض سے استفادہ کی توفیق بخشی۔ بندہ یہ تو نہیں کہہ سکتا کہ جس طرح ان سے فائدہ اٹھانا چاہئے تھا، اس طرح فائدہ اٹھایا، لیکن ان کو دیکھنے، ان کی باتیں سنتے، نصیحت فرمانے اور اصلاح و تربیت فرمانے کو دیکھا اور علم ہوا کہ متین، پوہیزگار، عالم ربانی اور اللہ تعالیٰ کے ولی کیسے ہوتے ہیں؟ اللہ تعالیٰ حضرت والا کے درجات بلند فرمائیں اور ان کی خدماتِ عالیہ کا بہتر سے بہتر بدلہ عطا فرمائیں۔ آمین

حضرت والا کی وفات پر البلاغ کے مفتی اعظم نمبر کے لئے ایک مضمون ناچیز نے لکھا تھا، مناسب معلوم ہوا کہ اس کو الگ سے شائع کیا جائے تاکہ عام لوگ بھی حضرت والا کی باتوں سے فائدہ اٹھائیں، نیز البلاغ کے مفتی اعظم نمبر کے لئے احقر کے والد ماجد حضرت مولانا مفتی عبدالحکیم صاحبؒ نے بھی ایک جاندار مضمون

لکھا تھا وہ بھی نافع اور مفید ہے وہ بھی اس کے ساتھ شائع ہو رہا ہے۔

حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کے بعد ناچیز کو سیدی حضرت ڈاکٹر محمد عبدالحی عارفی قدس سرہ کی خدمت میں حاضری کا موقعہ ملا اور حضرت کی مجالس سے بھی بہت فائدہ ہوا، حضرتؒ کے وصال کے بعد البلاغ کے خصوصی عارفی نمبر کے لئے بھی ایک مضمون لکھنے کا موقعہ ملا تھا، اس میں حضرت عارفی قدس سرہ کی عارفانہ اور حکیمانہ باتیں جمع کی ہیں۔ جو اکثر حضرتؒ کی زبانی سنیں تھیں، عام لوگوں کے نفع کے لئے وہ مضمون بھی شائع کیا جا رہا ہے۔

حضرت والد صاحبؒ نے بھی حضرت عارفیؒ کے ارشادات جمع فرمائے تھے، وہ بھی شامل کئے جا رہے ہیں، اللہ تعالیٰ ان چاروں مضامین کو قبول فرمائیں اور مسلمانوں کے لئے نافع اور مفید بنائیں۔ آمين

بندہ عبدالرؤف سکھروی

ہر شعبان ۱۴۳۲ھ

مفتی اعظم پاکستان  
حضرت مفتی امام محمد شفیع صاحبؒ  
کی کچھ مجالس اور ملفوظات صفحہ ۱۱۵ پر  
ملاحظہ فرمائیں!

# فہرست مضمون

## صفحہ نمبر

## عنوانات



### پہلا مضمون: شیخ اول

|    |                                                              |   |
|----|--------------------------------------------------------------|---|
| ۹  | ..... پہلی حاضری                                             | ❖ |
| ۱۱ | ..... دوسری حاضری                                            | ❖ |
| ۱۳ | ..... دور سعید                                               | ❖ |
| ۱۳ | ..... ارشادات                                                | ❖ |
| ۱۵ | ..... عورتوں کے پرده کا مطلب                                 | ❖ |
| ۱۶ | ..... ذکر کی بنیاد                                           | ❖ |
| ۱۷ | ..... مصلحت بینی                                             | ❖ |
| ۱۷ | ..... دہلی کے حکیم عبدالجید دہلوی کی خداقت کا حیرت ناک واقعہ | ❖ |
| ۱۸ | ..... واقعہ کی ابتداء                                        | ❖ |
| ۱۹ | ..... صحبت شیخ                                               | ❖ |
| ۱۹ | ..... حضرت سے سُنے ہوئے اشعار                                | ❖ |
| ۲۰ | ..... حضرت کا عجیب شعر                                       | ❖ |
| ۲۰ | ..... حضرت کے عطا فرمودہ وہ اشعار                            | ❖ |
| ۲۱ | ..... ایک شعر                                                | ❖ |
| ۲۱ | ..... حضرت کی شانِ تواضع                                     | ❖ |

|    |                                                 |
|----|-------------------------------------------------|
| ۲۲ | ..... چار پائی پر بیٹھنا گوارہ نہ فرماتے        |
| ۲۳ | ..... چوکی پر بیٹھنے کی وضاحت                   |
| ۲۳ | ..... بچوں پر شفقت                              |
| ۲۴ | ..... ڈاکو کا واقعہ                             |
| ۲۷ | ..... شانِ خوش روئی                             |
| ۲۸ | ..... طباء سے محبت اور ان کی اصلاح کی فکر       |
| ۳۰ | ..... خلاصہ نہنگی                               |
| ۳۰ | ..... لوگوں کی چار فرمیں                        |
| ۳۱ | ..... اصلاحِ خلق                                |
| ۳۲ | ..... اتوار کی مجلس                             |
| ۳۲ | ..... نمازِ فجر کے بعد دس منٹ کی مجلس           |
| ۳۲ | ..... خود بخود اشکلاں کا حل ہو جانا             |
| ۳۵ | ..... حضرت کا اندازِ تربیت                      |
| ۳۵ | ..... بیماری میں آہ آہ کرنا                     |
| ۳۵ | ..... لوگوں کا مولوی، قاری اور مفتی کہنا        |
| ۳۶ | ..... نالائق کا التقیاء کی امامت کرنا           |
| ۳۶ | ..... عامیانہ حالت پسند ہونا                    |
| ۳۷ | ..... دورانِ ذکرِ خیالات کا آنا                 |
| ۳۷ | ..... معارف القرآن کی تکمیل پر اظہارِ مسرت      |
| ۳۷ | ..... گانا با جاننے سے پچنا مشکل ہے             |
| ۳۸ | ..... گندہ ماحول میں مجبور اور ہنے میں کیا کریں |

|    |                                                      |   |
|----|------------------------------------------------------|---|
| ۳۸ | ریڈ یو پر عورت کی خبریں سننا.....                    | ❖ |
| ۳۹ | دلائل الخیرات کے متعلق حضرت گامڈا ق.....             | ❖ |
| ۳۹ | حضرت سے دلائل الخیرات کی اجازت.....                  | ❖ |
| ۴۰ | رمضان میں تلاوت کلام پاک.....                        | ❖ |
| ۴۰ | گناہوں کا علم نہ ہونا.....                           | ❖ |
| ۴۰ | چھی، تائی سے پردہ.....                               | ❖ |
| ۴۱ | جماعت چھوٹ جانا.....                                 | ❖ |
| ۴۱ | حضرت کا دوسروں کو ایذا سے بچانے کا اہتمام کامل ..... | ❖ |
| ۴۲ | واقعہ سنئے.....                                      | ❖ |
| ۴۳ | سبق آموز خط.....                                     | ❖ |
| ۴۵ | آخری ملاقات اور اہم ترین صحیح.....                   | ❖ |



## دوسرا مضمون: حضرت مفتی اعظم حکیم کا انداز تربیت ۴۷



### تیسرا مضمون: شیخ ثانی

|    |                                               |   |
|----|-----------------------------------------------|---|
| ۷۱ | حضرت والد ماجدؒ کا سنبھری معمول .....         | ❖ |
| ۷۳ | حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی خدمت میں پہلی حاضری ..... | ❖ |
| ۷۵ | دومرشد.....                                   | ❖ |
| ۷۶ | حضرت ڈاکٹر صاحبؒ سے اصلاحی تعلق.....          | ❖ |

|    |                                          |   |
|----|------------------------------------------|---|
| ۷۶ | حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی مجلس                 | ❖ |
| ۷۷ | حضرتؒ کا اندازِ بیان                     | ❖ |
| ۷۸ | حضرت تھانویؒ کی تعلیمات کا عملی نمونہ    | ❖ |
| ۷۹ | حضرت تھانویؒ کی تعلیمات کا خلاصہ         | ❖ |
| ۷۹ | اتباع سنت                                | ❖ |
| ۸۰ | حضرت مجدد الف ثانیؒ اور اتباع سنت        | ❖ |
| ۸۳ | حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ اور اتباع سنت | ❖ |
| ۸۴ | رجوع الی اللہ                            | ❖ |
| ۸۶ | وساوس و خطرات کا نیا علاج                | ❖ |
| ۸۷ | معمولات پر مداومت                        | ❖ |
| ۸۸ | مستحبات پر عمل                           | ❖ |
| ۸۹ | نظامِ الاوقات                            | ❖ |
| ۹۰ | تسیحات پڑھنے کا طریقہ                    | ❖ |
| ۹۱ | خُن نیت                                  | ❖ |
| ۹۲ | شفقت و رحمت                              | ❖ |
| ۹۳ | دعا                                      | ❖ |



## چوتھا مضمون: افادات عارفی



# شیخ اول

سیدی و سندی مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب اللهم آمين

خلیفہ ارشد

حکیم امیرتہ دالمیت حضرت مولانا محمد اشرف علی گانوی قدسہ

کے ارشادات، شفقت و رحمت،  
تواضع و اکساری اور اندازِ تربیت

سیدی سندی مفتی اعظم پاکستان

حضرت مفتی لامفتی محمد شفیع صاحب اللہ عزیز

کے چند اشعار

تیرے دیکھنے کی جو آس ہے یہی زندگی کی اساس ہے  
 میں ہزار تھوڑے سے بعید ہوں یہ عجب کہ تو میرے پاس ہے  
 ہری ذات پاک ہے لازوال ہری سب صفات ہیں بے مثال  
 تو بروں وہم و خیال ہے تو ورائے عقل و قیاس ہے  
 کسی نجمن میں قرار دل نہ کسی چمن میں بھار دل  
 کہوں کس سے حالت زار دل کہ وہ ہر جگہ میں اداس ہے  
 ترا کچھ پتہ بھی جو پا گیا وہ تمام جہاں پہ چھا گیا  
 اسے اب کسی سے امید ہے نہ کسی سے خوف و ہراس ہے



## میرے حضرت<sup>ؒ</sup>

### پہلی حاضری

۱۳۸۶ھ میں احقر مدرسہ اشرفیہ سکھر میں شرح و قایہ اولین حضرت مولانا احمد اللہ خان حمیدی مظاہر ہرگی سہارنپوری مدظلہم العالی سے پڑھا کرتا تھا، وسط سال میں کراچی میں حسنِ قرأت کے ایک جلسہ میں مدرسہ اشرفیہ سے ہمارے استاذ قاری ابوالحسن صاحب مدظلہ اور ان کے بعض شاگرد تشریف یجرا ہے تھے، جن میں بعض طلباء احقر کے ہم درس بھی تھے، اور ان دونوں ہماری جماعت مختصر ہی تھی، تقریباً صرف نو، دس افراد شریک درس تھے، احقر نے ان وقت تک کراچی شہر دیکھانہ تھا۔ صرف نام ہی نام سناتھا، اور بڑی تعریفیں سنی تھیں اس لئے اس کے دیکھنے کا شوق تھا اور اس کے بارے میں عجیب تصور ذہن میں تھا کہ خدا جانے کیسا دل فریب اور خوبصورت شہر ہوگا اور کسی کیسی خوبصورت عمارتیں ہوں گی، اٹیشن کتنا آرستہ ہوگا۔

بہر حال! پوری جماعت حسنِ قرأت کے جلسہ میں شرکت کرنے اور کراچی کی سیاحت کے لئے تیار ہو گئی، احقر بھی ان کے ہمراہ تیار ہو گیا اور حضرت والد ماجد مدظلہم سے اجازت لے لی اور سفر پر روانہ ہوئے۔

کراچی کینٹ اسٹیشن پر جب اترے اسٹیشن کی سادگی دیکھ کر سخت حیرت ہوئی کہ یہ کراچی کا اسٹیشن ہے؟ پھر جب اس سے نکلنے تو ٹرام انتہائی بوسیدہ حالت میں دیکھی، اور پھر کچھ دور تک جھونپڑیوں اور خستہ حال دکانیں دیکھ کر عمدہ تصورات کی پوری عمارت منہدم ہو گئی اور پھر اس کے بعد الحمد للہ کبھی کسی شہر کے دیکھنے کا شوق پیدا نہ ہوا، الغرض دار العلوم کو رنگی کراچی میں حاضری ہوئی یہاں ایک متعلم مولوی اسلام الدین صاحب شکار پوری دارالطلبا میں رہا کرتے تھے جو حضرت والد ماجد ظلہم کے شاگرد تھے، اور احقر سے محبت کرتے تھے ان کے کمرہ میں قیام ہوا اور ظہر کی نماز کے بعد انہی کی راہنمائی میں مسجد دار العلوم کے شامی دروازہ سے جس سے حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے نکلنے کا عام معمول تھا، جو درس گاہوں کے درمیان سے ہوتا ہوا دارالافتاء اور وہاں سے حضرت والارحمۃ اللہ علیہ کے مکان کی طرف چلا جاتا تھا، اس راستہ پر مسجد سے نکلنے کے بعد حضرت والارحمۃ اللہ علیہ سے ملاقات ہوئی، حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> سے احقر نے سلام کیا اور اپنا مختصر تعارف کرایا، چونکہ حضرت والد ماجد ظلہم کا حضرت رحمۃ اللہ علیہ سے بیعت کا تعلق عرصہ سے قائم تھا، اس لئے حضرت رحمۃ اللہ علیہ جلد ہی پہچان گئے اور خیریت دریافت فرماتے رہے، پھر تعلیم کے بارے میں دریافت فرمایا، احقر نے شرح وقایہ اور اس کے ساتھ کی دیگر کتب عرض کیں سن کر فرمایا کہ بھائی! آدھے مولوی تو بن گئے، یہ جملہ حضرت نے کچھ ایسے پیار بھرے اور شفقت بھرے انداز سے فرمایا کہ آج تک یہ ذہن میں محفوظ ہے، بعد کی باتیں کیا ہوئیں کچھ یاد نہیں۔ پھر حضرت والام موجودہ دارالافتاء میں تشریف لائے، یہ عمارت اس وقت بالکل نئی نئی بنی تھی اور اس میں کتابوں کی

الماریاں نصب ہو رہی تھیں، کام دیکھ کر حضرت گھر تشریف لے گئے جو دارالاافتاء کے پیچھے ہے اور احقر والپ آگیا یہ احقر کی سب سے پہلی ملاقات تھی۔

### دوسری حاضری

اس کے بعد پھر سکھر میں کسی اہم اجتماع میں حضرت والد تشریف لائے اور جمعہ کی نماز سے پہلے قدیم جامع مسجد میں حضرت کا خطاب ہوا، وہاں زیارت ہوئی، بیان یاد نہیں، البتہ حضرت والد ماجدؒ نے وہ بیان قلمبند فرمایا تھا جو البلاغ نمبر میں غالباً ان کے مضمون کا جز بن گیا ہے، پھر اسی موقعہ پر یا غالباً کسی دوسرے موقعہ حضرت والا سکھر تشریف لائے ہوئے تھے تو حضرت والد ماجدؒ مذکولہم حضرت کو ہمارے گھر لائے۔ مجھے اچھی طرح یاد ہے کہ حضرت گھوڑا گاڑی میں تشریف لائے تھے، گلی سے باہر گاڑی رکی اور حضرت گاڑی پر سے اترے اور اس وقت حضرت سفید لباس میں ملبوس نورانی چہرہ اور عجیب پر انوار شخصیت معلوم ہو رہے تھے، گھر تشریف لائے اور دستر خوان بچھایا گیا، جاپانی چھل اس زمانے میں شروع ہی ہوا تھا اور ہم نے نام ہی نام سناتھا، دیکھا بھی نہ تھا۔ غالباً سب سے پہلے ہمارے گھر حضرت ہی کے لئے یہ چھل آیا، حضرت والاؒ نے پسند فرمایا مزید کچھ باتیں فرمائیں جو یاد نہیں مگر احقر برابر حاضر خدمت رہا اس کے بعد پھر ایک طویل عرصہ تک کوئی ملاقات نہ ہوئی، یہاں تک کہ احقر موقوف علیہ میں پہنچ گیا اور شعبان میں فراغت کے بعد دورہ حدیث دارالعلوم کو رنگی میں پڑھنا طے ہوا۔

### دوسرا سعید

چنانچہ شوال ۱۳۸۹ھ میں دارالعلوم کراچی حاضر ہوا اور دورہ حدیث کے

امتحانِ داخلہ سے فارغ ہو کر حضرت والارحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہوا اس وقت حضرت والا، حضرت مولانا مفتی محمد رفیع صاحب مدظلہ کے قدیم مکان کے صحن میں تشریف فرماتھے، سردیوں کا موسم تھا، دھوپ میں چار پائی پر آرام فرماتھے اور طبیعت علیل تھی، گھر سے باہر نہیں آتے تھے اور آج کل دفتر استقبالیہ میں جو بید کے صوفے بچھے ہیں، وہ اس وقت حضرت کی چار پائی کے ارد گرد رکھے ہوئے تھے جن پر اساتذہ کرام، منتظمین اور تخصص کے طباء آکر بیٹھا کرتے اور حضرت سے مستفید ہوتے، حضرت نے میرے داخلہ اور قیام و طعام کے متعلق دریافت فرمایا، احقر نے عرض کیا کہ سب انتظام ہو گیا ہے، اس کے بعد حضرت کی خدمت میں حاضری ہوتی رہتی، احقر حضرت کی مجلس میں پابندی سے حاضر ہوتا جو اتوار کو عصر کی نماز کے بعد ہوتی تھی، اور جنم کے روز بھی عصر کے بعد ہوتی اور جب صحت ٹھیک ہوتی تو روزانہ بھی عصر کے بعد مجلس ہوا کرتی اور یہ سب مجلسیں موسم کی تبدیلی سے کبھی دارالافتاء میں اور کبھی دارالافتاء کے بالہر چبوترے پر مولیٰ کے درخت کے نیچے ہوتیں، حضرت رحمۃ اللہ علیہ نماز عصر کے بعد اول گھر تشریف لے جاتے جہاں عصر کے بعد چائے نوش فرمانے کا معمول تھا، اس سے فارغ ہو کر تشریف لاتے، اتنے میں معتقدین اور مستفیدین جمع ہو جاتے اور جب تشریف لاتے تو اچھا خاصا اجتماع ہو جاتا اور حضرت والا ایک چوکی پر، جس پر گدھ اور گاؤں تکیہ لگا ہوتا، جلوہ افروز ہوتے، صحت کے زمانہ میں کبھی ملفوظات عالیہ ارشاد ہوتے اور کبھی کسی خاص موضوع پر بیان فرماتے جو انہی کی مفید اور بے شمار علوم و معارف پر مبنی ہوتا اور مولانا رحمۃ اللہ علیہ کے اس شعر کا عملی مشاہدہ ہوتا۔

بینی اندر خود علوم انبیاء  
بے کتاب و بے معید و اوستا  
افسوس ہے کہ احقر اپنی تحریر کی ست رفتاری کی وجہ سے ملفوظات و مواضع تحریر  
نہ کر سکا، چند ایک ملفوظ جو اتفاقاً لکھ لئے تھے اور جو باتیں زبانی سن کر یاد رہیں اور  
جو اہم باتیں حضرت میں نمایاں طور پر پائیں وہ اپنی ناقص بساط کے مطابق تحریر  
کرتا ہوں، شاید کسی کی فلاح کا ذریعہ بن جائیں اور حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے  
درجات بلند ہوں اگر ان میں کہیں غلطی ہو تو وہ احقر کی کوتا ہی ہے اور جو کچھ  
درست و مفید پائیں وہ حضرت کا فیض ہے۔ واللہ الموفق والمعین۔

### ارشادات

ایک بار ارشاد فرمایا:۔ شیخ عبدالقلواد جیلانی چالیس سال تک رحمت باری  
تعالیٰ کے موضوع پر وعظ فرماتے رہے، اس کے بعد خیال آیا کہ کہیں لوگ رحمت  
باری تعالیٰ کو سن کر اعمال صالح کرنے سے نہ رک جائیں، چنانچہ ایک روز شیخ  
نے خوف باری تعالیٰ کے موضوع پر وعظ فرمایا، جس کا لوگوں پر اتنا اثر ہوا کہ جلسے  
میں سے چار پانچ آدمی فوت ہو گئے، اور شیخ پر عتاب ہوا کہ کیا میری رحمت چالیس  
سال میں ختم ہو گئی؟

ایک بار ارشاد فرمایا: امام غزالی رحمۃ اللہ کے درس میں پانچ سو گزریاں شمار  
کی جاتی تھیں، مراد اس سے علماء ہوتے تھے، اس زمانہ میں طلباء گپڑی نہیں باندھا  
کرتے تھے، بلکہ گپڑی پورا عالم ہی باندھا کرتا تھا، غور کرو طلباء اور عوام کی کتنی  
کثرت ہوتی ہو گی۔

شیخ عبدالقدیر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے واقعہ بالا کے تحت حضرت والانے یہ بھی فرمایا کہ مبتدی کو امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب احیاء العلوم کی "کتاب الخوف" کا مطالعہ نہ کرنا چاہیے، کیونکہ یہ امام نے اس حالت میں لکھی ہے جب کہ ان پر خوف کا غالبہ تھا، اس کے پڑھنے سے بعض دفعہ انسان خدا کی رحمت سے مایوس ہو کر خیال کرنے لگتا ہے کہ میری مغفرت ہو گی یا نہیں۔

### عورتوں کے پرده کا مطلب

ایک بار ارشاد فرمایا:— لوگ عورتوں کے پرده کا مطلب غلط سمجھتے ہیں اور یہ جانتے ہیں کہ بس انہیں چار دیواری میں بند رہنا چاہیے اور اسی کو پرده کا صحیح مفہوم سمجھتے ہیں، بلکہ جس طرح ہمارا دل ہے اور خواہشات ہیں اس طرح ان کی بھی خواہشات ہیں، ان کا بھی خیال رکھنا چاہیے، اور ان کو اتنی راحت پہچانی چاہیے کہ وہ اپنے آپ کو قیدی محسوس نہ کریں اور ان کو پرده میں شرعی حدود کا خیال رکھتے ہوئے تمام تفریحات کر ا دینی چاہیں، اور اتنی کرادیں کہ وہ خیال کرنے لگیں کہ بے پرده ہونے کی صورت میں بھی اتنی تفریحات نہیں کر سکتیں تھیں جتنی ہم نے پرده میں کر لیں، چنانچہ یہ بھی فرمایا کہ میں نے اپنی اہلیہ کو تمام تفریجی مقامات پرده ہی میں دکھا دیئے اور وہاں لے گیا، حتیٰ کہ انہوں نے خود کہہ دیا کہ یہاں تو سب خرافات ہی خرافات ہیں، گھر میں رہنا بہتر ہے، ایسا کرنا اپنی وسعت کے مطابق بہتر ہے۔

### ذکر کی بنیاد

ارشاد فرمایا: ذکر کی بنیاد یہ ہے کہ ذکر خوب توجہ سے کرے اور انسان کا دل

ہر وقت اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ رہے۔ اور یہ دولت کثرت ذکر اور صحبت اولیاء سے حاصل ہوتی ہے۔

### مصلحت بینی

ارشاد فرمایا: لوگ مصلحت بینی میں بہت افراط میں بٹلا ہیں، حتیٰ کہ اچھے خاصے دیندار، سمجھدار لوگ بھی بٹلا ہیں اور کہتے ہیں کہ بھی کیا کریں حالات نے ایسا مجبور کیا، کرتا ہی پڑا، ایسا ہرگز نہیں ہے، بلکہ مصلحت بینی، دفع مضر (نقصان دور کرنے کی حد) تک توجہ جائز ہے، جلب مفعت (نفع حاصل کرنے) کے لئے جائز نہیں۔

دہلی کے حکیم عبدالجید دہلوی کی حذاقت کا حیرت ناک واقعہ ایک بار حضرتؐ نے دہلی کے مشہور حکیم، حکیم عبدالجید دہلوی کی حذاقت کا واقعہ اس طرح بیان فرمایا کہ: حکیم عبدالجید دہلوی دہلی کے مشہور حکیم تھے اور ان کے متعلق بہت عجیب و غریب واقعات منسوب تھے جو کرامات سے معلوم ہوتے تھے، بہت شاہانہ ٹھاٹھ سے رہتے اور بڑے بڑے امراء کو کان پکڑ کر نکلوادیتے، ان کے سامنے کسی کو بولنے کی مجال تک نہ ہوتی، پھر بھی امراء ان کی خدمت ہی میں آتے اور منت و عاجزی کرتے۔

فن ایسی چیز ہے کہ اگر آجائے اور حاصل ہو جائے تو پھر اچھے اچھے آدمی عاجزی کرتے ہیں، اور آدمی بڑے راحت و آرام سے زندگی بسر کرتا ہے۔ چنانچہ حکیم صاحب کا بیض دیکھنے کا بھی طریقہ عجیب تھا، بیض پر صرف ایک انگلی رکھتے اور اپنے شاگردوں کو فوراً مخصوص اشارہ فرمادیتے، شاگرد بھی اتنے حاذق اور تربیت یافتہ تھے کہ استاد کے اشاروں اور اندازوں کو خوف جانتے تھے، وہ اشارہ فرماتے

شاگردنیخ لکھ دیتے۔

### واقعہ کی ابتداء

ایک دفعہ ایک انگریز دہلی آیا جو ڈاکٹر بھی تھا، آپ کی شہرت سن کر بطور امتحان حاضرِ خدمت ہوا اور مريضوں کی صفائی میں بیٹھ گیا، حکیم صاحب اپنے مخصوص طریقہ کے مطابق لوگوں کی نبض پر ایک انگلی رکھتے اور اشارہ سا کر کے آگے بڑھ جاتے تھتی کہ اس انگریز ڈاکٹر کی نبض بھی دیکھی اور اشارہ کر دیا، شاگردوں نے فوراً نسخہ لکھ دیا، اس انگریز ڈاکٹر سے ضبط نہ ہو سکا اور کہا کہ کیا ماجرہ ہے؟ مجھے تو کوئی مرض نہیں، آپ نے یہ نسخہ کیسے تجویز کر دیا۔

حکیم صاحب نے پہلے خوب ڈانٹا کہ تمہیں اس سے کیا مطلب ہے؟ علاج کرانا ہے تو کراؤ ورنہ دفع ہو جاؤ، جب اس نے اپنا تعارف کرایا اور کہا کہ میں ڈاکٹر ہوں، تب آپ نے فرمایا: اچھا اب میں بتاتا ہوں، چنانچہ پڑھے لکھ لوگوں کو بتا دیا کرتے تھے، اور کہا کہ تم کو آج سے بیس سال پہلے ایک خطرناک مرض لاحق ہوا تھا اور تم متعدد علاج کرانے کے بعد صحت یا ب ہوئے تھے اور بمشکل جان بچی تھی، اب پھر اسی مرض کے اثرات اندر ہی اندر پیدا ہو رہے ہیں، لیکن ان کا ابھی ظہور نہیں ہوا، پندرہ روز کے بعد ان کا ظہور شروع ہو گا، میں نے اس کے لئے یہ نسخہ تجویز کیا ہے۔

ڈاکٹر نے آزمائش کے طور پر نسخہ استعمال نہ کیا اور پندرہ روز کا انتظار کیا۔

چنانچہ ٹھیک پندرہ روز کے بعد اسی مرض کے اثرات ظاہر ہونے لگے اور تکلیف ناقابل برداشت ہوئی تو وہ سخت پریشان ہوا اور حکیم صاحب کی خدمت میں دوڑا ہوا آیا اور صورتحال سے آگاہ کیا اور اس مرض کا کوئی نسخہ طلب کیا آپ نے انکار

فرمادیا بلکہ یہ بتا دیا کہ تمہارے اس مرض کا اب کوئی علاج نہیں اور تم اتنے دن زندہ رہ کر فلاں دن مر جاؤ گے۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔

### صحبت شیخ

فرمایا:۔ آدمی جب تک شیخ کی صحبت میں نہ رہے اور اس کی سختی برداشت نہ کرے، (بلکہ اس زمانہ میں تو لوگ نرمی بھی برداشت نہیں کرتے) فائدہ نہیں ہوتا۔

### حضرت سے سُنے ہوئے اشعار

حضرت رحمۃ اللہ علیہ اپنے بیان میں موقعہ بموقعہ اردو، فارسی اور عربی کے اشعار بھی پڑھا کرتے تھے اور ایسے بھل پڑھتے کہ سُن کر روح پھر ک اٹھتی اور ان من الشعرا حکمة۔

کا پورا ظہور ہوتا۔ سامعین جھوم جاتے اور قلوب پر یحدا ثر ہوتا۔ شاہ ظفر کے یہ اشعار حضرت والا سے بارہا سنے تھے۔

تھے جو اپنے عیوب سے سے خبر  
رہے دیکھتے اور وہ کے عیوب وہ ہنر  
پڑی اپنے عیوب پر جو نظر  
تو جہاں میں کوئی مُرا نہ رہا

00000

ظفر آدمی نہ اس کو جانے گا  
خواہ ہو وہ کتنا ہی صاحب فہم و ذکا

جسے عیش میں یادِ خدا نہ رہی  
جسے طیش میں خوفِ خدا نہ رہا

### حضرت کا عجیب شعر

ایک بار حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا شروع میں میری طبیعت میں  
شوخی تھی، چنانچہ مضاف میں بھی اسی انداز کے لکھا کرتا اور بعض دفعہ شوخر طبع سے کچھ  
اشعار بھی اسی انداز کے نگل جاتے، یہ ایک شعر بھی اسی زمانہ کا ہے جو غلام احمد  
قادیانی کے متعلق ہے۔

تم الوف بھی ہو، خالد بھی ہو، سلمان بھی ہو  
صرف اتنا تو بتاؤ کہ مسلمان بھی ہو

### حضرت کے عطا فرمودہ اشعار

ایک مرتبہ احقر حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کی خدمتِ اقدس میں حاضر ہوا،  
حضرت والا کچھ قدیم خطوط و اوراق پھاڑ کر کندھی کی ٹوکری میں ڈال رہے تھے،  
اسی اثناء میں ان اوراق میں سے ایک قدیم ورق آپ نے لے کر درمیان سے  
تھوڑا سا پھاڑا پھر رکے اور احقر کو عنایت فرمایا اور فرمایا کہ میں اسے پھاڑنا چاہتا  
تھا مگر خیال آیا کہ آپ کو دیدوں، شاید آپ کے کام آجائے، احقر نے بصد شکر  
انہیں لے لیا، واپس آ کر کا غذ کھول کر دیکھا تو حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے مبارک قلم  
سے درج ذیل اشعار اس میں تحریر تھے، انہیں پڑھ کر احقر کی روح پھر ک اٹھی اور  
عجیب کیف طاری ہوا، آج بھی جب انہیں پڑھتا ہوں تو عجیب روحانی سرور پاتا  
ہوں۔

تیرے دیکھنے کی جو آس ہے ، یہی زندگی کی اساس ہے  
میں ہزار تجھ سے بعید ہوں ، یہ عجب کہ تو میرے پاس ہے  
تیری ذات پاک ہے لازوال ، تیری سب صفات ہیں بے مثال  
تو بروں وہم و خیال ہے ، تو وراء عقل و قیاس ہے  
کسی انجمن میں قرارِ دل ، نہ کسی چمن میں بہارِ دل  
کہوں کس سے حالتِ زارِ دل ، کہ وہ ہر جگہ پہ اُداس ہے  
ترا کچھ پتہ بھی جو پا گیا ، وہ تمام جہاں پر چھا گیا  
اُسے اب کسی سے امید ہے ، نہ کسی سے خوف و ہراس ہے

### ایک شعر

ایک مرتبہ دورانِ تقریر یہ شعر پڑھا  
ذکر اتنا کیا کیا ہم نے  
قابل ذکر ہو گئے ہم بھی

### حضرت کی شانِ تواضع

حدیث شریف میں ہے:

من تواضع لله رفعه الله . (او کماقال)  
”جو شخص اللہ تعالیٰ کے لئے تواضع کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو بلند کر دیتے ہیں۔“

اس حدیث میں تواضع اور اس کا ثمرہ بیان کیا گیا ہے ۔ تواضع کا حاصل یہ ہے کہ بالقصد اپنے آپ کو سب سے کم تر سمجھے اور دوسروں کو فی الحال یافی الممال

اپنے سے بہتر سمجھے، اس کا شمرہ یہ ہے اللہ تعالیٰ ایسے شخص کو بلند مرتبہ اور اونچا مقام عطا فرمائیں گے۔

یہ وصف حضرت رحمۃ اللہ کی ذاتِ اقدس میں علی وجہ الکمال موجود تھا، حضرت والا اپنے کو ایسا مٹائے اور فنا کئے ہوئے تھے کہ بالکل لاشی محض سمجھتے تھے، ہیئت، وضع قطع، چال ڈھال قول فعل اور تقریر و تحریر سب سے یہ وصف نمایاں ہوتا تھا۔

### چارپائی پر بیٹھنا گوارہ نہ فرماتے

آخرِ عمر میں اکثر چارپائی پر آرام فرماتے، اور اکثر اسی پر بیٹھ کر عوام و خواص کو مستفید فرماتے لیکن جمعرات کو اساتذہ کی خصوصی اصلاحی مجلس ہوتی، اس میں باوجود ضعف و نقاہت اور سخت علالت کے چارپائی سے نیچے فرش پر تشریف فرماتے اور چارپائی پر بیٹھنے سے حیاء فرماتے، حالانکہ تقریباً تمام اساتذہ ان کے شاگردوں یا شاگردوں کے شاگردوں ہوتے، اور پھر بار بار فرماتے کہ مجھے آپ حضرات کے سامنے اوپر بیٹھتے ہوئے شرم آتی ہے، تمام اساتذہ کرام اوپر ہی آرام فرمانے پر اصرار شدید فرماتے مگر حضرت اس گوارہ نہ فرماتے حتیٰ کہ سب حضرات کے نیچے بیٹھنے سے دلگیر ہوتے، اگر طبیعت بہت زیادہ خراب ہوتی اور نیچے آنے کی سکت نہ ہوتی تو چارپائی پر تشریف رکھتے ہوئے بار بار عذر فرماتے رہتے اور اساتذہ کے ساتھ بڑے ہی احترام سے پیش آتے، اور اتوار کو جو مجلس عام ہوتی اس میں بھی حضرت چارپائی پر بیٹھنے کا عذر بار بار فرماتے کہ میں اپنی علالت اور ضعف کی وجہ سے لاچا رہوں ورنہ آپ حضرات سے بلند ہو کر بیٹھنے کو دل بالکل گوارا نہیں کرتا اور کئی بار تو یہاں تک فرماتے ہوئے سنا کہ میں آپ سب حضرات کو اپنے سے بہتر سمجھتا ہوں اور آپ حضرات کو آنے سے لفغ ہو یا نہ ہو، مگر

میں باطن میں ضرور نفع محسوس کرتا ہوں چنانچہ حضرت اس اجتماع کی بیحد قدر فرماتے اور کبھی ناغہ نہ ہونے دیتے، اگر بولنے کی طاقت نہ ہوتی تو خاموش لیٹے رہتے مگر مجلس ضرور ہوتی، سب لوگ کچھ دیر کے لئے حاضر ہوتے اور دعا کر کے اور مصافحہ کر کے جاتے اور حضرت والا کبھی فرمادیتے کہ نفع باطنی کے لئے بولنا ضروری نہیں، بغیر بولے بھی (یقیناً) نفع ہوتا ہے۔

### چوکی پر بیٹھنے کی وضاحت

صحت کے زمانہ میں مجلس عام کے وقت ایک چوکی پر تشریف فرماتے، اس کے بارے میں بھی حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے مجلس ہی میں فرمایا کہ آپ حضرات سے اوپر ہو کر بیٹھنے کو طبیعت گواہ نہیں کرتی، لیکن نیچے بیٹھنے میں دوسروں کو دیکھنے اور سننے میں تکلیف ہوگی اس لئے اس پر بیٹھ جاتا ہوں۔

جب کوئی بزرگ شہر سے یا کراچی کے علاوہ کسی دوسرے شہر یا ملک سے تشریف لاتے تو حضرت رحمۃ اللہ علیہ بہت ہی عاجزی کے ساتھ ملتے اور دیر تک انہائی متواضعانہ گفتگو فرماتے اور یہاں تک فرماتے: ”حضرت! میں اس قابل کہاں؟ کہ کوئی میری ملاقات کو آئے، آپ نے مجھ پر بڑا ہی کرم فرمایا، میں خود ہی حاضر ہوتا مگر ضعف و علالت کی وجہ سے حاضر نہ ہو سکا“، اللہ اللہ کیا ٹھکانہ ہے تو اضع کا۔

### بچوں پر شفقت

تواضع کا غلبہ اس قدر تھا کہ اتنی عظیم شخصیت ہونے کے باوجود چھوٹوں اور بچوں سے انہائی شفقت فرماتے اور بڑی محبت فرماتے، گھر کے بعض بچے ڈاک کے ٹکٹ جمع کرنے کے شوقین ہوتے تو حضرت والا آنے والے خطوط سے وہ ٹکٹ

محفوظ رکھتے اور ان کو عطا فرمائیں خوش کرتے اور ان سے بھی شفقت بھری گفتگو فرماتے۔

احقر حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے پوتوں کے ہم عمر تھا، احقر کے ساتھ بھی بیٹوں اور پوتوں کی طرح بے انتہاء شفقت فرماتے، ایک موقعہ پر اپنے صاحبزادگان سے یہاں تک فرمایا کہ یہ یعنی (احقر) میرے بیٹے ہی کی طرح ہے اور احقر اکثر نماز فجر کے بعد گھر جاتے ہوئے راستہ میں ملتا تو راستہ میں بڑی محبت سے مزاج پوچھتے اور اکثر یہ جملے ارشاد فرماتے، ملا سکھریا ملا مسکین، کیا حال ہے؟ یہ جملے ایسی شفقت و محبت بھر کے انداز میں فرماتے کہ احقر کی روح اور رگ رگ وجد کر اٹھتی اور آج تک ان جملوں کی شرمنی قلب میں محسوس ہوتی ہے، آہ! اب یہ جملے سننے کے لئے کان بے قرار ہیں مگر کوئی کہنے والا نہیں !!

حضرت کی شان تواضع یہ ہے کہ ایک روز فرمانے لگے کہ بھائی آپ لفظ ”ملا“ سے دلگیر تو نہیں ہوتے؟ یہ لفظ تو بڑے بڑے علماء کے لئے استعمال ہوتا تھا، احقر نے عرض کیا حضرت اس جملہ سے دلگیر ہونا کیسما؟ میں تو اس کو اپنے لئے بڑی سعادت سمجھتا ہوں، اس پر بہت خوش ہوئے، بعض مرتبہ حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی احقر پر اتنی شفقتیں ہوتیں کہ والدین کی شفقتیں بھول جاتا اور بے انتہا سکون اور عافیت محسوس ہوتی، اللہ اللہ۔

### ڈاکو کا واقعہ

ایک مرتبہ حضرت نے فرمایا: یہ واقعہ (جو بھی آتا ہے) میں نے حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ سے سنا اور حضرت تھانویؒ فرماتے ہیں کہ میں نے یہ واقعہ

حضرت گنگوہی سے سنا، واقعہ یہ ہے کہ ایک ڈاکو تھا، ساری زندگی ڈاکہ زنی میں گذری جب بوڑھا ہو گیا جسم میں طاقت نہ رہی، اعصاب کمزور ہو گئے، اور ڈاکہ ڈالنے سے عاجز ہو گیا تو فاقوں کو نوبت پہنچنے لگی اور گذر بسر کی کوئی صورت نہ رہی، آخر اس نے اپنے دوستوں سے مشورہ کیا کہ اب کیا کرنا چاہئے، دوستوں نے مشورہ دیا کہ پیر بن جاؤ سبزرنگ کا تہبند، سبزرنگ کا چوغما اور موٹے موٹے منکوں کی تسبیح اور ایک لمبا عصارے کر کسی گاؤں کے باہر بیٹھ جاؤ اور یادِ خدا میں مشغول رہو اور تصوف کی ایک دو کتاب مطالعہ میں رکھو اور جھاڑ پھونک شروع کرو، پھر دیکھو کہ کیسی مونج ہوتی ہے، پہننے کو کپڑے، کھانے کو طرح طرح کے کھانے، خدمت کے لئے ہمہ وقت خالوم موجود ہوں گے اور زندگی راحت سے گذرے گی کچھ کرنا نہ پڑے گا۔

اس نے ایسا ہی کیا اور پیر بن کر کسی بستی کے باہر درخت کے نیچے بیٹھ گیا، چند روز تک لوگوں نے کوئی توجہ نہ دی، مگر اس کے مستقل قیام اور شغلِ عبادت نے ان کے ذہنوں میں ان کے بزرگ اور خدار سیدہ ہونے کا خیال جمادیا، بستی میں کسی کا بچہ بیمار ہوا، دم کے لئے اس کے پاس آئے اور دم کرنے کی درخواست کی، اس نے دم کر دیا اور تعویذ لکھ دیا، بچہ کا تند رست ہونا تھا کہ پوری بستی میں اس کی بزرگی، للہیت کی شہرت ہو گئی اور لوگ اپنی مشکلات میں دعا میں کرانے کے لئے حاضر ہونے لگے اور گذرانے آنے لگے اور چند ہی روز میں اچھا خاصا کام چل گیا، اور دکان جم گئی، کھانے پہننے کی کمی نہ رہی، خدمت گار، عقیدہ تمند ہر وقت حاضر باش رہنے لگے اور زندگی بڑے آرام سے گذر نے لگی۔

جب اس کی بزرگی کی شہرت دور، دور تک ہوئی تو کچھ مختصر لوگ بھی اللہ کا نام اور اس کا راستہ دریافت کے لئے حاضر ہوئے اور بیعت ہو گئے اور خلوص سے اللہ کی اطاعت کرنے لگے، اور یہ ڈاکو پیران کے اشکالات اور احوال کی اصلاح تصوف کی کتابوں کے ذریعہ کرتا رہا، یہاں تک یہ سب اپنے وقت کے کامل ولی ہو گئے۔ اور مراقبہ کے ذریعہ ہر ایک کامقاوم معلوم کرنے کے قابل ہو گئے، ایک روز ان سب نے سوچا اپنے حضرت کامقاوم معلوم کرنا چاہئے، وہ کس مرتبہ پر ہیں؟ چنانچہ یہ سب کے سب مراقبہ میں بیٹھے اور دیر تک اپنے شیخ کامقاوم دریافت کرتے رہے مگر سر توڑ کوشش کے باوجود ان کے مقام تک رسائی نہ ہو سکی، آخر مراقبہ سے نکلے اور سب اپنی اس حرکت پر نادم ہوئے اور کہنے لگے، ہم سے سخت گستاخی ہوئی، ہم اس قابل کہاں کہ حضرت کامقاوم معلوم کریں، حضرت کامقاوم اتنا بلند ہے ہم میں اس کے معلوم کرنے کی استعداد ہی نہیں، چل کر حضرت سے معافی مانگی چاہیے ورنہ کہیں ایسا نہ ہو ہماری اس گستاخی سے یہ عطا شدہ دولت بھی چھن جائے، چنانچہ خلوت میں یہ سب اپنے شیخ کی خدمت میں حاضر ہوئے، اور گستاخی ذکر کر کے معافی چاہئے لگے، ڈاکو کی توبہ صادق کا وقت آچکا تھا فوراً اس کی آنکھوں میں آنسو بھر آئے اور ٹپ ٹپ نیچ گرنے لگے اور اس نے کہا کہ تم لوگ میرا مقام کہیں اعلیٰ علیین میں تلاش کرتے ہوں گے، میرا مقام تو کہیں اسفل اسفلین میں ڈھونڈتے تو ملتا، اصل بات یہ ہے کہ میں تو ڈاکو ہوں، ساری زندگی ڈاکہ زنی میں گزری جب بوڑھا ہو گیا اور ڈاکہ ڈالنا بس میں نہ رہا تو زندگی گذارنے کے لئے یہ مصنوعی پیر بننے کا ڈھونگ رچایا، اللہ تعالیٰ نے آپ لوگوں کو آپ کے خلوص کی بدولت نواز دیا ورنہ میری حقیقت اس سے زیادہ نہیں جو بیان کی

اور یہ کہہ کر بھوٹ کرو نے لگا اور کہا میں آج صدق دل سے تمہارے سامنے اللہ سے توبہ کرتا ہوں، آپ حضرات بھی میرے لئے دعا کریں، اللہ پاک مجھے معاف کر دے اور میری توبہ قبول فرمائے، مریدین نے جب اپنے شیخ کا یہ حال سنا، تو رنج و غم سے ان کی چینیں نکل گئیں اور وہ بھی سب رونے لگے، اور دل سے اپنے شیخ کے لئے نہایت مضطربانہ دعا کرنے لگے۔ اللہ پاک نے ان کی دعاوں کی برکت اور شیخ کی خالص توبہ سے شیخ کو اسی وقت اولیاء کا ملین کی صفائی میں داخل فرمادیا۔

حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے یہ واقعہ سنا کر فرمایا ہمارے یہ اکابر ہمارے اپنے کو اسی طرح یہی دریج اور کسی قابل سمجھتے ہی نہ تھے حالانکہ سب کچھ تھے، علم و عمل کے آفتاب و مہتاب تھے مگر اپنے کو بالکل مٹائے ہوئے تھے۔ احقر عرض کرتا ہے کہ حضرت والا کا خود بھی یہی حال تھا، آپ سے زیادہ متواضع آج تک کسی کو نہ دیکھا، آپ پر حضرت ڈاکٹر محمد عبدالجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا یہ ارشاد بالکل صادق آتا ہے کہ ”وہ توامیر المتواضعین“ تھے، چنانچہ کامل تواضع کا شمرہ اللہ نے دنیا ہی میں ظاہر فرمایا کہ پاک و ہند کی ممتاز ترین شخصیت ہی نہیں بلکہ دنیا بھر کے لئے اللہ تعالیٰ نے حضرت کو ایک عالمی شخصیت بنایا تھا۔ اللہ پاک حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کی بال بال مغفرت فرمائے اور کروٹ کروٹ جنت نصیب فرمائے بے انہاد رجات بلند فرمائے۔ آمین

### شانِ خوش روئی

حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کی ذاتِ اقدس میں ایک وصف عظیم طلاقت و جہ لیعنی خوش روئی سے ملنا تھا، احقر نے اسے حضرت کی ذاتِ گرامی میں علی وجہ

الکمال پایا جو عین سنت کے مطابق ہے۔ الحمد للہ ثم الحمد للہ! اس نالائق کو پانچ چھ سال خدمت میں حاضری کا شرف حاصل ہوا۔ اس میں سینکڑوں مرتبہ خلوت و جلوت، صحت و ضعف اور مختلف حالات میں بار بار ملاقات کا موقع ملا، ان ملاقاتوں میں احقر کو ایک ملاقات بھی ایسی یاد نہیں جس میں احقر ملا ہو، اور حضرت مسکرا کرنے بولے ہوں، جب کبھی ملا ہمیشہ مسکرا کر بات فرماتے، یہ حال عین سنت کے مطابق ہے اور بہت ہی رفیع حالت ہے۔ حضرت کے علاوہ اور کسی میں اس درجہ کا یہ کمال آج کے علماء میں بہت ہی کم دیکھا، بالخصوص امراء تو اس دولت سے محروم ہی ہیں الا ما شاء اللہ۔ وجہ یہ ہے کہ یہ وصف بھی تواضع سے پیدا ہوتا ہے، آج کل چونکہ تواضع عنقاء ہے، نہ علماء میں ہے نہ صلحاء میں، نہ صوفیاء میں ہے نہ امراء میں، نہ طلباء میں ہے اور نہ عام لوگوں میں، سب جگہ کبر ہی کبر کا فرمایا ہے الا ما شاء اللہ، اس لئے آثارِ کبر نمایاں ہیں اور آثارِ تواضع مفقود۔

### طلباء سے محبت اور ان کی اصلاح کی فکر

حضرت والا طلباء سے بے حد محبت فرماتے تھے، جس کا اظہار مختلف انداز سے ہوتا رہتا، سب سے زیادہ اس کا اظہار اس وقت فرمایا جب جناح ہسپتال کے شعبۂ امراض قلب میں داخل تھے، حضرت ہسپتالوں میں جانے کو بالکل ناپسند فرماتے تھے۔ بادل نا خواستہ تشریف لے جاتے اور جلد گھر آنے کی کوشش کرتے، پہلی مرتبہ جب دل کا دورہ پڑا اور جناح ہسپتال میں داخل ہوئے، اور وہاں آپ کو تقریباً ایک ماہ رہنا پڑا، اس عرصہ میں حضرت والا کے صاحبزادگان، دیگر اہل خانہ والہل خاندان اور مدرسہ کے اساتذہ اور تلامذہ نے جو خدمات انجام دیں وہ

قابل رشک ہیں، ایک روز آنسو بھاتے ہوئے فرمانے لگے، میں یہاں کہاں آپڑا؟ میری برا دری طباء ہیں، انہیں میں نے آنکھیں کھولیں، انہیں میں پلا بڑھا، جوان ہوا اور انہیں میں مرننا چاہتا ہوں، اللہ اللہ طباء سے کس قدر محبت تھی، اگر چنانچہ ہمیشہ ان کی اصلاح کی فکر رہتی، نمازِ فجر میں طباء کی صفائی ملاحظہ فرماتے، اگر کم ہوتیں تو اسی روز یا اور کسی روز طباء کو جمع فرما کر وعظ فرماتے اور بہت ہی دلسوzi سے انہیں سمجھاتے جس کا اثر یہ ہوتا کہ دوسرے روز ہی صفائی پوری ہو جاتیں اور آخر میں تو طباء کی اصلاح کے لئے باقاعدہ ہفتہ میں ایک روز مقرر فرمالیا تھا، شبِ اتوار میں مغرب سے عشاء تک طباء سے خطاب فرماتے اور ضعف و علالت کے باوجود حقیقی الامکان اس کا پورا اہتمام فرماتے اور ہر کام میں حضرت کا یہی معمول تھا کہ جب کوئی کام شروع فرماتے تو اس کو ہمیشہ پابندی سے نباہتے اور حتیٰ الوع اس کو نانگہ نہ فرماتے۔

حضرت کا یہ بیان بہت پُر لطف، پُر کیف اور پُر اثر ہوتا، علمی، عملی، ادبی، تاریخی، فقہی اور قرآن و حدیث کی تشریحات پر بنی ہوتا، اور حضرت اپنی جہاں دانی کے عجیب و غریب واقعات سناتے، کبھی لٹاکف سنائے اور کبھی ایسے عبرتناک واقعات سناتے کہ مجلس پر سنائا چھا جاتا اور اہل مجلس پر بیدا اثر ہوتا، متعدد بار کئی ہفتوں تک درج ذیل آیت:

فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوْا فِي الدِّينِ

وَلَيُنْذِرُوْا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوْا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُوْنَ (یونس: ۱۲۲)

پر بیان فرمایا، جس میں طباء کا پورا نصابِ زندگی بڑے شرح و تفصیل سے

بتلایا اور سمجھایا، جس کی کچھ تفصیلات معارف القرآن میں آیت بالا کے ذیل میں معارف وسائل کے تحت آگئی ہیں، اور اس کی ایک مجلس البلاغ میں شائع بھی ہوئی ہے، جو شیپ کر لی گئی تھی، بہر حال اب اس کی تفصیلات کا یہاں موقع نہیں صرف چند باتیں عرض کرتا ہوں۔

### خلاصہ زندگی

ایک مرتبہ طلباء سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا میں اپنی اسی (۸۰) سالہ زندگی کا نچوڑا اور حاصل آپ کو بتلاتا ہوں اس کو توجہ سے سنو! یہ خلاصہ ساری دنیا دیکھ کر اور دنیا داروں اور دینداروں کا تجربہ کر کے، اور زندگی کے تمام اتار، چڑھاؤ دیکھ کر بیان کر رہا ہوں، وہ یہ ہے کہ آپ جس کام میں لگے ہیں۔ (یعنی تعلیم و تعلم) اگر یہ خلوص کے ساتھ محسن حق تعالیٰ شانہ کی رضاکے لئے ہے تب تو یہ ایسا عظیم الشان کام ہے کہ دنیا کا کوئی کام اس کے برابر نہیں، یہ سب سے بہتر اور افضل ہے، اور اگر خدا نخواستہ مقصود اس کام سے رضاۓ الہی نہیں، دنیا کمانا پیش نظر ہے جیسا کہ آج کل یہ کام صرف ایک پیشہ بن کر رہ گیا ہے تو میرے عزیز و پھر دنیا میں اس سے بدتر کوئی کام نہیں۔ العیاذ باللہ۔

### لوگوں کی چار قسمیں

ایک بار طلباء سے خطاب فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ انسانوں کی چار قسمیں ہیں۔

(۱)..... جن کے نہ دل میں دنیا اور نہ ہاتھوں میں دنیا، ایسے بہت سے انبیاء

عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وَأُولَئِكَ هُوَ الَّذِي هُوَ بَيْنَ يَدَيْهِ

(۲) ..... وہ جن کے دل میں دنیا نہیں، مگر ہاتھوں میں دنیا رہی، اس طرح کے بعض انبیاء جیسے حضرت سلیمان علیہ السلام اور بہت سے اولیاء اللہ رہے ہیں، جیسے حضرت امام مالک رحمۃ اللہ کہ ان کے شاہانہ انداز کا یہ حال تھا کہ روزانہ ایک نیا جوڑ ابد لتے اور پھر کبھی دوبارہ وہ بدن پر نہیں آتا تھا۔

(۳) ..... وہ جن کے دل میں دنیا اور ہاتھوں میں بھی دنیا، اکثر مالدار ایسے ہی ہیں۔

(۴) ..... وہ جن کے دل میں تو دنیا ہے مگر ہاتھ دنیا سے خالی ہیں۔  
ان چاروں میں سب سے خسارہ والا چوتھے نمبر والا شخص ہے جس کے ہاتھ دنیا سے خالی اور دل دنیا اور حسیب دنیا سے لبریز ہے، یہ شخص انتہائی قابلِ رحم، مسکین اور حقیقی مفلس ہے، اگر ہماری نیت تحصیل علم دین سے معاذ اللہ حق تعالیٰ کی رضا نہیں بلکہ دنیا کمانا مقصود ہے جیسا کہ عام رواج ہے کہ اس لئے پڑھتے ہیں کہ پڑھ کر کہیں مدرس ہو جائیں گے، امام و خطیب ہو جائیں گے تو ایسا شخص ”خسر الدنیا والآخرة“ کا مصدق ہے کیونکہ دنیا تو اس دنستہ میں کبھی حاصل ہوئی نہیں، ہاں آخرتہ حاصل ہوا کرتی ہے، وہ اس غریب نے حاصل نہ کی کیونکہ نیت ہی نہ تھی، اس لئے دونوں جہاں میں ذلت و رسائی اس کا مقدر ہوئی اور دونوں جہاں بر باد ہوئے، لہذا شخص حق تعالیٰ کی رضا کے لئے پڑھو اور اس پر عمل کرو۔

## اصلاح خلق

یوں تو حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کی ساری زندگی مخلوق خدا کی اصلاح و تبلیغ میں گذری ہے، ایک طرف ملکی اور غیر ملکی کانفرنسوں میں شرکت ہے، تو دوسری طرف تحریری میدان میں بے شمار علمی، عملی اور اصلاحی تصنیفات و تالیفات موجود

ہیں اور چھوٹے بڑے پمپلٹ اور رسالے ہیں، کہیں رؤسائے مملکت کو اصلاحی خطوط لکھے جا رہے ہیں، کم از کم ایوب خان سے لے کر بھٹو کے دور تک تو احقر کو معلوم ہے کہ ان تمام ہی کو کبھی زبانی اور کبھی تحریری سمجھایا اور اللہ تعالیٰ کے احکامات کی تعمیل کی طرف بلا یا، اور حسب موقع را ہنمائی فرماتے رہے اور اخبارات میں بھی عمومی مسائل اور حکام کی غلط روشن پر بیانات جاری ہوتے اور لوگوں کے ذہنوں میں پیدا شدہ اشکالات دور کئے جاتے۔

### اتوار کی مجلس

صحت کے زمانہ میں مسجد دارالعلوم میں نمازِ جمعہ سے پہلے خطاب عام فرماتے جو بیحد موثر ہوتا اور آخرت کی فکر پیدا کرنے والا ہوتا اور ہفتہ میں اتوار کو بھی ایک مجلس ہوتی، جو شروع میں عصر سے مغرب تک ہوتی تھی، بعد میں گیارہ سے بارہ بجے تک ہوتی تھی، جس میں شہر اور اطراف شہر سے بڑی دور دور سے لوگ ذوق و شوق سے شریک ہوتے ہیں، جس میں وہ حضرات بھی ہوتے ہیں جن کا حضرت سے بیعت اور اصلاح کا تعلق ہوتا اور عام حضرات بھی، مجلس کی اشانگریزی کا صحیح نقشہ کھینچنے کے لئے حقیقت یہ ہے کہ احقر کے پاس وہ الفاظ نہیں جن سے اس کو بیان کیا جاسکے۔ حضرت کے بیان کا اتنا اثر ہوتا کہ آنکھیں ڈبڈبا آتیں، کلیجہ منہ کو آنے لگتا اور لوگوں کی چینیں نکل جاتیں، ہفتہ بھر کے قلوب کا زنگ دور ہو جاتا، آخرت سامنے محسوس ہونے لگتی، دنیا کی محبت کافور ہو جاتی، ذکر کے لئے دل تڑپ جاتا، اتباع سنت کی فکر ہونے لگتی اور مجلس میں شریک ہونے والے ہر شخص کے دل میں اس وقت تقریباً یہی جذبہ ہوتا کہ میں کسی طرح حضرت کے بیان کے مطابق ڈھل جاؤں، یہ سب حضرت کے خلوص، للہیت

اور اصلاحِ خلق کی جو ترپ آپ کے قلب میں تھی، اس کا اثر تھا۔

آخرِ عمر میں بار بار فرمایا کرتے کہ اب مجھ سے کچھ نہیں ہوتا، بیکاری میں ایک ایک منٹ کوہ گرا معلوم ہوتا ہے اور وقت گذارے نہیں گذرتا، ساری زندگی تو مشغولی میں گذری، اب فرصت میں وقت گذارنا بہت دشوار اور بہت بھاری معلوم ہوتا ہے حالانکہ اس وقت بھی آپ اتنے متفرق کام انجام دیتے تھے کہ آج وہ تمام کام آٹھ افراد بھی مل کر پوری طرح انجام نہیں دیتے۔ حضرت کائن تہا ان کو انجام دینا کرامت ہی معلوم ہوتا ہے۔ انہی ایام علاالت میں حضرت نے اپنی مشہور زمانہ تفسیر معارف القرآن جو آٹھ صفحیں جلدیں میں ہے، تصنیف فرمائی، جس میں تقریباً تین سال کا عرصہ لگا۔ اتنا عظیم الشان کام اسی قلیل مدت میں اور ایام علاالت میں مکمل کر لینا حضرت کی کرامت ہے، ورنہ ایسے مشکل ترین کام کے لئے برسہا برس کی ضرورت ہوتی ہے، ان ایام میں باطنی تربیت پانے والوں پر خاص توجہ فرماتے، اور جو ذرا بھی اصلاح کی فکر کرتا اور طالبِ اصلاح ہوتا، حضرت سخت علاالت کے باوجود قبول فرمائیتے اور کبھی کبھی تواضع فرماتے، اب میں کسی کام کا تور ہاندیں، اسے ہی قبول کر لیتا ہوں، شاید کسی خدا کے بندے کو نفع پہنچ جائے۔

### نمازِ فجر کے بعد دس منٹ کی مجلس

نوجوانوں کی درخواستِ اصلاح بڑی خوشی سے قبول فرماتے اور خاص توجہ فرماتے حتیٰ کہ وفات سے ایک دو سال قبل طالبین کو یہاں تک اجازتِ استفادہ عطا فرمادی کہ وہ نمازِ فجر کے متصل حضرت کی خدمت میں آ جایا کریں اور دس منٹ خاموش بیٹھ کر واپس چلے جایا کریں، احتقر کو بھی کئی بار اس میں حاضری کا

موقع ملا۔ اللہ حضرت کے کمرہ میں عجیب حال ہوتا، طالبین خاموش سر جھکائے حضرت کے سامنے ہوتے اور حضرت ہاتھ میں تسبیح لئے ان کے سامنے چار پائی پر تشریف فرمائے ہوتے اور ذکر میں مشغول رہتے، کمرہ میں مکمل خاموشی ہوتی، کبھی کبھی حضرت کی زبان مبارک سے ذکر کا کوئی جملہ قدرے بلند ہو جاتا جس سے اس پر کیف فضاء میں عجب روحانی لہر دوڑ جاتی، دل زندگی محسوس کرتے اور روح پھر ک اٹھتی، احرنے اکثر یہ جملہ سنائے ہے۔

سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ۔

اور کبھی کوئی طالب اپنا کوئی باطنی اشکال پیش کرتا (جس کی اجازت تھی) تو حضرت والا اس کو اس طرح حل فرماتے کہ قلوب پوری طرح مطمئن ہو جاتے اور کبھی حضرت کا یہ بیان مفصل ہو جاتا اور تصوف کے جواہرات لئے نظر آتے، اور دس منٹ کی مجلس میں دل کی عجیب حالت ہوتی۔ حالت میں تغیر بالکل صاف محسوس ہوتا اور حضرت والا ایسے لگتے جیسے انوار و تجلیات میں ڈوبے ہوئے ہوں، آہ، حضرت کی وہ بات پوری ہو کر رہی جو کبھی کبھی طلباء سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کرتے تھے کہ عزیزو! میری باتیں سن لو ان پر عمل کرو۔ میرے بعد پھر ایسی باتیں سنانے والا نہ ملے گا۔ واقعہ اب ایسی مجلس جو بیک وقت قرآن و حدیث، فقہ و افتاء، تاریخ و ادب، شعر و نثر اور روح تصوف اور بے شمار تجربات پر مشتمل ہو، کہیں نظر نہیں آتی۔

خود بخود اشکالات کا حل ہو جانا

آپ کی مجلس میں ہر شخص یہ سمجھتا تھا کہ میرے دل کی بات کہی جا رہی ہے،

احقر کا خود یہ حال تھا جب تک دارالعلوم میں حضرت کی خدمت میں رہتا کوئی باطنی اشکال ہی پیش نہ آتا اور کبھی کوئی پیش بھی آیا تو خدمتِ اقدس میں حاضری پر ہی خود بخود حل ہو گیا، بہت کم کبھی پوچھنے کی ضرورت پیش آتی، البتہ جب چھٹیوں میں سکھر جاتا تو بکثرت اشکالات پیش آتے، چنانچہ احقر کے اکثر اصلاحی خطوط وہی ہیں جو کراچی سے باہر رہنے کی صورت میں لکھے گئے ہیں۔ کراچی میں رہنے کے زمانہ کے خطوط بہت ہی کم ہیں۔

### حضرت کا اندازِ تربیت

اب حضرت کی اندازِ تربیت کا ہلکا سانموہ پیش کرتا ہوں۔

### بیماری میں آہ آہ کرنا

حال:- جب میری طبیعت خراب ہوتی ہے تو ہائے ہائے کرنے کو دل چاہتا ہے اور اندر سے طبعاً یہ آوازنگتی ہے، کیا بے صبری تو نہیں ہے؟  
اصلاح:- نہیں، اقتضائے حال ہے۔

حال:- کبھی یہ ڈرگلتا ہے کہ دوسروں کو اس سے تکلیف ہو گی، مگر مجھے اسی میں راحت محسوس ہوتی ہے۔

اصلاح:- جب دوسرے کی تکلیف کا اندر یشہ ہو تو ان سے علیحدہ رہنے کا اہتمام کر لیں۔

### لوگوں کا مولوی، قاری اور مفتی کہنا

حال:- مجھے لوگ قاری، مولوی، مفتی کہتے ہیں اس وقت میں ان کو کیا

جواب دوں؟ اور دل کو کیا سمجھاؤں؟

اصلاح:- کچھ جواب دینے کی ضرورت ہی کیا ہے جو کام ہو کر دو، دل کو یہ سمجھاؤ کہ میرے مولا کا فضل و کرم ہے کہ مجھے جیسے نادان بے عمل کے متعلق لوگوں کے دل میں اتنی عظمت و محبت پیدا فرمادی اور استغفار بھی کرتے رہو، غجب سے بچنے کی دعا بھی۔

### نالائق کا اتقیاء کی امامت کرنا

حال:- نماز پڑھانے میں کبھی یہ خیال ہوتا ہے کہ پیچھے اچھے نیک نیک لوگ ہوتے ہیں، میں ان کی نماز پڑھا دکرتا ہوں، کیونکہ مجھے نماز میں کامل حضور ہوتا ہی نہیں، بلکہ اولاً تصحیح الفاظ اور ثانیاً خوش الحانی کی طرف دھیان رہتا ہے اور اس طرف کہ نماز میں کوئی غلطی نہ ہو جائے۔ اللہ جل شانہ کی طرف دھیان بہت کم ہوتا ہے۔

اصلاح:- یہ خیال محمود ہے مگر موجب ترکِ امامت نہیں بلکہ موجبِ احتیاط فی الامامت ہے۔

### عامیانہ حالت پسند ہونا

حال:- میرا دل چاہتا ہے کہ جس طرح پہلے عام لوگوں کی طرح رہتا تھا اب بھی اسی طرح رہوں، نماز وغیرہ پڑھانے میں ایک قسم کا امتیاز معلوم ہوتا ہے، جو پسند نہیں۔

اصلاح:- اگر اس امتیاز کو اپنا کمال نہ سمجھیں، نعمت حق با وجود اپنے گناہوں

اور فسادِ عمل کے سمجھیں تو مصالحت نہیں۔

### دورانِ ذکر خیالات کا آنا

حال:۔ نوافل اور تسبیحات پڑھتے ہوئے یہ خیال بہت ستاتا ہے کہ فلاں دیکھ رہا ہے، حالانکہ میں شروع میں صرف رضائے الہی کے لئے پڑھتا ہوں اس کی نیت کر لیتا ہوں پھر جب اس قسم کا خیال آتا ہے پریشانی ہوتی ہے۔ پھر وہی خیال کر لیتا ہوں کہ میں اللہ کے لئے پڑھ رہا ہوں، جب کوئی نیا آدمی سامنے آتا ہے اس وقت یہ خیال بہت زیادہ ستاتا ہے۔

اصلاح:۔ یوں ہی چلتے رہئے، جب ایسا خیال آئے دوسری طرف دھیان لگائیں، آہستہ آہستہ انشاء اللہ اعتدال ہو جائے گا۔

### معارف القرآن کی تکمیل پر اظہارِ مسرت

حال:۔ ایک طالب علم کے خط کے ذریعہ تفسیر معارف القرآن کے مکمل ہو جانے کی اطلاع ملی جس پر بہت ہی خوشی ہوئی ہے۔ فلله الحمد

اصلاح:۔ تفسیر کیا اور کیسی ہے؟ یہ توحیق تعالیٰ کے قبول پر مختصر ہے مگر مرض و ضعف کے ساتھ اس پر محنت و قوت ضرور خرچ کی ہے، وہ بھی اللہ ہی کی توفیق سے ہوئی، مجھے اس کی تکمیل سے بہت بڑی مسرت ہے، دعا کریں، حق تعالیٰ قبول فرمائیں۔

### گانا باجاننے سے بچنا مشکل ہے

حال:۔ آج کل بھائی صاحب کی دکان پر ہوں جو ڈھر کی میں ہے۔ یہاں سحری کے وقت لا ڈسپیکر کی پوری آواز پر ریکارڈ چلائے جاتے ہیں جن کی آواز بہت ہی تیز ہوتی ہے، اکثر قولی نظمیں ہوتی ہیں ممکن ہے گانے بھی ہوتے ہوں، بہر حال

ریکارڈنگ کی آواز سے پچنا بہت مشکل ہو رہا ہے، بعض میں عورتوں کی آواز بھی ہوتی ہے، چونکہ آواز بہت تیز ہوتی ہے اس لئے ذہن دوسری طرف متوجہ نہیں ہوتا۔ بار بار کوشش کے ذہن کچھ دیر کے لئے دوسری طرف ہوتا ہے پھر اسی طرف منتقل ہو جاتا ہے، بہت سخت پریشانی ہے کیا کروں؟ دکان پر رہنا بھی ضروری ہے۔

اصلاح:- بس جس قدر اختیار میں ہو ترک التفات سے کام لیں، غیر اختیاری کی فکر نہ کریں۔

### گندہ ماحول میں مجبوراً رہنے میں کیا کریں

حال:- یہاں کے حال سے بہت گھبرا گیا ہوں ہر طرف گناہ ہی گناہ معلوم ہوتے ہیں، تمام معمولات زندگی بدل گئے ہیں، آپ کی برکت سے اور ادونو افل کے معمولات پورے ادا ہو جاتے ہیں، ترقی کی امید خواب خیال بن گئی ہے۔ والد صاحب سے بھی کہنے کی ہمت نہیں ہوتی کہ ابھی وہ دورہ قلب کے مرض سے صحت مند ہوئے ہیں اور مجھے معلوم ہے کہ وہ دوسرا کوئی انتظام کرنہ سکیں گے۔ ایسی صورت میں کیا کروں؟ اور اس ماحول سے کس طرح نکلوں۔

اصلاح:- عزیزم السلام علیکم و رحمة اللہ! ان حالات میں بجز صبر کے کوئی چارہ نہیں، والد صاحب سے کچھ نہ کہیے، باقی ماندہ مدت بھی اب پوری ہونے والی ہے۔

### چونکہ بر سخت بہ بند بستہ باش ریڈ یو پر عورت کی خبریں سننا

حال:- ریڈ یو پر بعض مرتبہ عورت خبریں نشر کرتی ہے تو کیا ایسی صورت میں

خبریں نہیں سننا چاہیے؟ کیونکہ غیر محرم کی آواز ہے۔

اصلاح:- ضرورت کے وقت مذاقہ نہیں جب کہ اپنے نفس میں کوئی شر محسوس نہ ہو۔

### دلائل الخیرات کے متعلق حضرت کامداق

حال:- احقر کو حضرت والد ماجد مد ظلہم العالی نے دلائل الخیرات کی اجازت گذشتہ رمضان میں دی تھی مگر اس کو پڑھنے میں تردد پیش آتا ہے جس کی وجہ سے یہ ہے کہ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا ملفوظ کسی جگہ پڑھا تھا اچھی طرح یاد ہے جس میں فرمایا تھا کہ میرے نزدیک بجائے دلائل الخیرات کی منزل پڑھنے کے اتنی دری ما ثورہ، درود شریف پڑھنا بہتر ہے۔ آپ کا اس سلسلہ میں کیا طرز عمل ہے؟

اصلاح:- حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا ارشاد صحیح ہے، حضرت کا یہی مذاق تھا، میرا بھی یہی معمول ہے۔

### حضرت سے دلائل الخیرات کی اجازت

حال:- اگر حضرت والا مناسب جانیں تو دلائل الخیرات کی اجازت بھی مرحمت فرمادیں۔

اصلاح:- اجازت کی ضرورت ہی کیا ہے، اگر دل چاہتا ہے، پڑھا کریں، اس میں اتنی بات ضرور ہے کہ والہانہ انداز میں درود شریف ہیں، جن سے حت رسول میں ترقی کی امید ہے، اس نیت سے پڑھا کریں تو حرج نہیں البتہ اس کے مقدمہ میں جو حدیث لکھی ہے وہ موضوع ہے، اس کا اعتقاد نہ رکھیں۔

## رمضان میں تلاوت کلام پاک

حال:۔ رمضان المبارک میں دل چاہتا ہے کہ کلام پاک کی خوب تلاوت کروں مگر تین چار سپارے پڑھ کر طبیعت اچاٹ ہو جاتی ہے، پھر بعد میں مزید تلاوت کا موقعہ بھی نہیں ملتا۔

اصلاح:۔ کوشش کریں مزید موقع ملنے کی، پھر بھی نہ ملے تو حرج نہیں۔

## گناہوں کا علم نہ ہونا

حال:۔ جب میں اپنے اعمال کا جائزہ لیتا ہوں تو گناہ نظر نہیں آتے، جس کی وجہ سے قلب میں ہر وقت خوف ساگار رہتا ہے کہ بے حسی کا یہ عالم ہے کہ گناہوں کا ادراک بھی نہیں ہوتا، اس قدر غفلت ہے کہ اپنے معاصری کا علم نہیں۔

اصلاح:۔ اجمالی علم اور اس پر ندامت کافی ہے، تفصیلی یاد رکھنا ضروری نہیں۔

## چھپی، تائی سے پر دہ

حال:۔ ہمارے یہاں تائی، چھپی وغیرہ سے پر دہ نہیں کرایا جاتا بلکہ یونہی سامنے آ جاتی ہیں، بچپن سے جو عادت بنی ہوئی ہے اسی کے مطابق ملنے جاتا ہوں، ان سے پر دہ کرنے کے متعلق کہنے کی ہمت نہیں ہوتی اور جاتے ہوئے مسئلہ کی رو سے طبیعت بھی رکتی ہے، اکثر تو پچھی نظر کر لیتا ہوں، لیکن ان پر نظر پڑتی ضرور ہے اگر نہ جاؤں تو بھی مشکل، ایسی حالت میں کیا طریقہ عمل اختیار کروں؟ میرے تمام دوست بھی اس میں پریشان ہیں، بعض نے منع بھی کیا تو فساد شروع

ہو گیا، ممکن ہے ان کی سختی کا نتیجہ ہو بہر حال حضرت والا رہنمائی فرمائیں۔

اصلاح:- ان حالات میں نیچی نظر رکھ کر ملنے، بات کرنے میں کوئی مصالحت نہیں۔

### جماعت چھوٹ جانا

حال:- عرض خدمت یہ ہے کہ احقر کی جب کبھی جماعت چھوٹ جاتی ہے تو دو خیال کثرت سے آکر شرمندہ اور پریشان کرتے ہیں، ایک تو یہ کہ لوگ کیا کہیں گے کہ حضرت کا اجابت یافتہ ہو کر یہ حرکت اور یہ کوتا ہی دوسرے اپنے جن شاگردوں کو اور متعلقین کو نماز ماجماعت کی اکثر تلقین کرتا رہتا ہوں ان کا خیال کہ وہ کیا کہیں گے کہ ہمیں تو کہتا ہے، خود کا عمل کیسا ہے، بہت شرمندگی ہوتی ہے اور دونوں خیالات ہر وقت براہیوں اور کوتا ہیوں سے روکتے رہتے ہیں اور اعمال کی اصلاح کا ذریعہ بنتے رہتے ہیں مگر خدائے پاک کی ناراضگی اور نافرمانی کا ڈرستھنر نہیں رہتا، حضرت والا اصلاح فرمادیں۔

اصلاح:- جو چیز بھی اللہ تعالیٰ کی فرمانبرداری کا ذریعہ بن جائے وہ بھی غنیمت ہے، اگرچہ اصل چیز یہی ہے کہ جس کام سے رکنا ہو اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا استحضار کر کے رکنا چاہیے، لیکن اگر یہ بالفعل حاصل نہیں تو جو اسباب بھی معصیت سے بچنے کا ذریعہ بنیں ان کو غنیمت سمجھیں۔

### حضرت کا دوسروں کو ایذا سے بچانے کا اہتمام کامل

یہ وصف بھی حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ میں بدرجہ کمال موجود تھا جو ایک

مؤمن کامل کے لئے از بس ضروری ہے، ہر نشت و برخاست، قول فعل میں حضرتؐ کو اس کے اہتمام کا ملکہ رائخ حاصل تھا گویا یہ چیز حضرتؐ کی عادت ثانیہ بن گئی تھی۔ حضرتؐ اپنے انتہائی کم درجے کے خادموں کے ساتھ بھی اسی طرح اس کا اہتمام فرماتے جو بڑوں کے ساتھ فرماتے، چنانچہ احقر کو الحمد للہ! بارہا حضرتؐ کی خدمت کا موقعہ ملا، کبھی حضرت خود خدمت کے لئے طلب فرماتے اور کبھی احقر خود عرض کر دیتا۔ اس طلب فرمانے عرض کرنے کے جواب میں ایک بار بھی احقر کو یاد نہیں کہ حضرتؐ نے یہ الفاظ نہ فرمائے ہوں کہ اگر فرصت ہو یا موقعہ ہو یا کسی کام میں حرج نہ ہو تو کریجئے۔ جب خود طلب فرماتے تو یہ الفاظ یا ان جیسے الفاظ کا ضرور اہتمام فرماتے اگر احقر کو کوئی کام درپیش ہوتا تو عرض کرنے پر عذر، بڑی خوشی سے قبول فرمائیتے۔

الْمُسْلِمُ مِنْ سَلْمِ الْمُسْلِمِينَ مِنْ لِسَانِهِ وِيدَهُ.

کا خوب مظاہرہ ہوتا۔ اب ذیل میں حضرت کامبلاک خط جو ایک واقعہ سے متعلق ہے۔ پیش کرتا ہوں جس سے دوسروں کو ایذا سے بچانے کے وصف کی ایک جھلک دکھانا مقصود ہے، اور صاحب بصیرت آدمی کے لئے اس خط میں بے شمار نصیحت کے درس موجود ہیں۔

### واقعہ سنئے

حضرت والد ماجد مدظلہم سخت علیل ہو گئے تھے، ڈاکٹری علاج مکمل ہو چکا تھا مگر صحت سنجا لے نہ سنبھلتی تھی بالآخر ایک دوست ایک عامل کو لے کر آئے، اس

خیال سے ممکن ہے سحر ہو تو اس کا علاج ہو سکے، اس عامل نے سحر ہی بتایا اور اس نے حیرت انداز سے علاج کیا اور ایک جزیرہ سے قدیم قبروں کے درمیان سے ایک پتلہ نکالا اور پھر سحر کا اتار کیا، اس کے بعد حضرت والد صاحب کو محمد اللہ صحت ہو گئی گواہی تک یہ یقین نہیں کہ ڈاکٹری علاج صحت کا ذریعہ بنایا اس عامل کا علاج، صحت کے بعد حضرت والد ماجد مظلہم نے اس عامل کے علاج کی پوری تفصیل حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کو تحریر فرمائی۔ حضرت والا نے حالات پڑھ کر فرمایا کہ ان حالات سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ کوئی اچھا عامل ہے۔ اور فرمایا میرے گھر میں ..... آٹھ سال سے سخت علیل اور صاحب فراش ہیں، ممکن ہے کہ ان پر بھی سحر وغیرہ ہو اگر ان عامل صاحب کا یہاں دارالعلوم میں بھیجنے کا انتظام بآسانی ہو سکے تو کیا ہی اچھا ہو، آمد و خرچ اور نذارہ ہمارے ذمہ ہوگا، چنانچہ حضرت والد صاحب نے اپنے دو مخلص احباب کے ذریعہ ان عامل صاحب کو دارالعلوم کرایہ حضرت رحمۃ اللہ کی خدمت میں بھیجا، حضرت بیحد خوش اور ممنون ہوئے مگر یہاں اس عامل کا بھانڈہ پھوٹ گیا، اور معلوم ہوا کہ پتلہ نکالنے کا عمل یہ سب ہاتھ کی صفائی کا کھیل ہے، اس سے بڑھ کر کچھ نہیں، اس لئے مریضہ کو کچھ بھی اثر نہ ہوا، مرض جوں کا توں رہا۔

اب حضرت والا رحمۃ اللہ بجائے براہ راست حضرت والد ماجد مظلہ کو خط لکھنے کے احقر کے پاس خط لکھا، پہلی رعایت یہ فرمائی تاکہ انہیں تکلیف نہ ہو، دوسری مجھے تاکید کی کہ اپنے والد ماجد صاحب سے صاف صاف نہ کہنا بلکہ جملہ کہنا، تیرے ان لانے والے احباب کو اصل صورت حال سے آگاہ کر لینا تاکہ

وہ اس عامل کی شہرت کا ذریعہ نہ بنیں، اللہ اللہ کس کس کا کس طرح خیال رکھا جا رہا ہے، اب خط ملاحظہ فرمائیے۔

### سبق آموز خط

والد صاحب نے میری اہلیہ کے علاج کے لئے عامل صاحب کو جیکب آباد سے بلوا کر حاجی نظام الدین وغیرہ کے ساتھ یہاں بھیجنے کا اہتمام کیا، اللہ ان کو جزاء خیر دے، ان کی محبت قابل قدر ہے ان کے لئے دل سے دعا انکلی۔

”لیکن جو عامل صاحب یہاں آئے تھے، یہاں تو انہوں نے کھلے طور دھوکہ سے کام کیا، ایک مٹی کا پتلا جس میں سویاں گھسی ہوئی تھیں، ان کے ساتھ تھا، اپنا ہاتھ درنگ کی طرف پھینکا، پھینکتے ہوئے محمد رفیع سلمہ نے بالکل واضح طور پر دیکھا، انہوں نے یہ بتلایا کہ یہ مؤکل نے لا کر ڈالا ہے، پھر سویاں نکالیں عمل پڑھلے، مگر مریضہ پر آج تک کوئی اثر نہیں ہوا، میں نے حاجی نظام الدین صاحب اور محمد یعقوب صاحب سے اس کے اظہار کا ارادہ کیا تھا مگر اتفاقاً وہ الگ نہ ملے، میں نے یہ سب کچھ جانے کے باوجود عامل صاحب کا نذرانہ دیدیا۔ اب اس کے لکھنے کا مقصد صرف حاجی نظام الدین اور یعقوب صاحب کو آگاہ کرنا ہے کہ وہ دوسرے لوگوں میں اس کا چرچا کرنے کا سبب نہ بنیں تو بہتر ہے، اس کا اظہار ان دونوں سے مناسب وقت میں کر دیں، والد صاحب سے زیادہ کھول کر کہنے کی ضرورت نہیں، انہیں رنج ہو گا مگر اجتماعی طور پر کچھ بتلادیں کہ دھوکہ میں نہ رہیں۔“ والسلام

## آخری ملاقات اور اہم ترین نصیحت

احقر ۱۹ رمضان المبارک ۱۳۹۴ھ کو صبح وقت تقریباً ڈیڑھ، دو بجے کے درمیان حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت اقدس میں سکھر جانے کے لئے الوداعی ملاقات کی غرض سے حاضر ہوا اور حضرت رحمۃ اللہ علیہ سے کچھ نصیحت فرمانے کے لئے بھی عرض کیا، حضرت نے فرمایا:

راقب اللہ تجد تجاہک.

ترجمہ

”ہمہ وقت اللہ پاک جل مجدہ کی طرف دھیان رکھو، اس کو اپنے  
ہمانے پاؤ گے۔“

آج کی تاریخ ہی میں حضرت بابا نجم الحسن صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا وصال ہوا، جو حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کے جانشین صحبت میں سے تھے، بڑے بابرکت اور جاہ و جلال والے بزرگ تھے، حضرت والا پر ان کی وفات کا بیحد اثر تھا، فرمایا ان کی موت اپنی موت معلوم ہوتی ہے۔ انا اللہ و انا الیہ راجعون۔ نیز حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ موت تو آنے ہی والی ہے۔ عمر بھی ختم ہے، تمام چیزیں جواب دے رہی ہیں، رمضان شریف کی موت مبارک موت ہے، مگر میرا دل یہ چاہتا ہے کہ میری موت سے اوپر نیچے والوں میں سے کسی کو کوئی تکلیف نہ ہو، رمضان میں محبین اور عزیزیوں کو آنے جانے میں تکلیف ہو گی اور دعاء کرتا ہوں کہ بے وقت، بے موقعہ موت نہ ہو کہ دوسروں کو تکلیف ہو گی۔

اللہ اکبر! کیا ٹھکانہ ہے حضرت رحمۃ اللہ علیہ کا لوگوں کو اپنی ایذا سے بچانے

کا کہ زندگی میں تو اس کا اہتمام تھا، مرنے میں بھی اس کا خیال رہا اور تم نافرمانی جسے اللہ پاک نے حرف بحرف پورا فرمایا اور رمضان المبارک بھی گزرے، عید بھی تمام خوشیوں اور مسرتوں کے ساتھ آئی اور چلی گئی، سب حضرات مطہرین ہو کر اپنے اپنے ٹھکانوں کو پہنچ گئے اور جب حضرت تمام امور دینی اور دنیوی سے فارغ ہو گئے تو بالآخر اس شمع ہدایت اور نور ہدایت کا یہ آفتاب و ماهتاب ۱۰ اور ۱۱ رشوال کی درمیانی شب میں ہمیشہ کے لئے افق آخرت میں غروب ہو گیا۔

انا لله وانا اليه راجعون

اللہ تعالیٰ حضرت رحمۃ اللہ علیہ کو بلند سے بلند درجات نصیب فرمائے، اپنی رضاۓ کاملہ اور مغفرت کاملہ سے مالا مال فرمائے، اور حضرتؐ کے ان علمی، عملی، ظاہری اور باطنی کمالات سے کچھ حصہ ہمیں بھی عطا فرمائے۔ آمین ثم آمین

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
بِنَدَہِ عَبْدِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ



# حضرت مفتی اعظم کا اندازِ تربیت

تحریر

حضرت مولانا مفتی عبدالحکیم حب سخنواری مترجمہ اللہ علیہ

مفتی و صدر مدرس جامعہ اشرفیہ سکھر سندھ

www.Sukkurvi.com

فرمایا:- شیخ سے مناسبت پیدا کرنی چاہئے، تب جا کر کچھ حاصل ہوتا ہے، اور مناسبت اس طرح پیدا ہوتی ہے کہ شیخ کی عادات و اخلاق کو دیکھ کر ویسی ہی اپنی عادت بنانے کی کوشش کرے اور سارے سلوک کا حاصل اور خلاصہ سنت کی تجدیروں کرنا ہے، اور کچھ نہیں۔

مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

اور حضرات تو قبلہ حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے فضائل علمی و عملی بیان کریں گے اگرچہ وہ قلم سے اوپر ہوں گے مگر میں تو حضرت قبلہ علیہ الرحمۃ کی تربیت السالکین کا ہلکا سانقشہ آپ بیتی میں دکھانا چاہتا ہوں جوان بار میں سے مثل ذرہ کے ہے۔

احقر نے ۱۳۵۵ھ میں ایک سال مظاہر العلوم سہارنپور میں رہ کر دارالعلوم دیوبند میں داخلہ لیا اور اسیاں شروع ہو گئے۔ میرا مزاج تہائی پسند تھا مگر ساتھ ہی صحبت بزرگان کا چسکہ بھی لگا ہوا تھا، دارالعلوم بزرگان دین کا مکمل گھوارہ تھا۔ کسی بات کی کوئی کمی نہ تھی، اپنی اپنی طبیعت کا رہ جان ہوتا ہے، صحبت میں بیٹھ جانے کے لئے میری طبیعت نے قبلہ مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ ہی کو منتخب کیا۔ حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ دارالافتاء میں تشریف لاتے اور بڑے سکون و وقار کے ساتھ افتاء کا کام کیا کرتے تھے، جب موقعہ ملتا بس حضرت والا کی خدمت میں کبھی کسی مسئلہ کو معلوم کرنے کے بہانے، کبھی ایسے ہی حاضری ہوتی اور بڑا سکون معلوم ہوتا تھا، طبیعت کا رنگ نکھر آتا تھا۔ مولانا مسعود احمد صاحب نائب مفتی تھے۔ فتاویٰ کے نقول کے رجڑ پڑھنے کی اجازت ہو گئی، بڑی عجیب علمی کیفیت محسوس ہوتی تھی۔ رفتہ رفتہ قبلہ حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے فضائل معلوم ہونے لگے، یہ بھی معلوم ہوا کہ حضرت نے دارالعلوم کے کتب خانے کی کل یا اکثر کتابوں کا مطالعہ کیا ہوا ہے۔ شوق ہوا کہ دارالعلوم کا کتب خانہ دیکھیں گے، اوقات معلوم کئے اور کتب خانے میں گئے تو اپنی عمر میں اتنا بڑا کتب خانہ دیکھنا نصیب ہوا، سب طرف گھوم کر اندازہ لگایا شاید ایک لاکھ

کتابیں تو ہوں گی۔ اس سے حضرت قبلہ مفتی صاحب کی علمی کاوش اور لگن معلوم ہوئی۔ اور خود بھی اسی وقت سے مطالعہ کا شوق پیدا ہوا اسی طرح طالب علمی کے زمانے کے حضرت کے اعلیٰ نمبروں میں کامیابی کی باتیں کانوں میں پڑتی رہیں اور اعتقاد میں ترقی ہوتی رہی۔ پھر خارج وقت میں حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے دارالعلوم کی مسجد میں قرآن کریم کا ترجمہ پڑھانا شروع کیا تو بندہ نے بھی اس میں شمولیت کی۔ ترجمہ کیا تھا بے بہا علمی ذخائر ہوتے تھے بالخصوص مرزاقا دیانی کے رد میں عجیب عجیب نکتے ارشاد فرمادیتے تھے۔ دورہ حدیث میں ابو داؤد شریف عموماً حضرت مولانا سید اصغر حسین قدس سرہ العزیز کے پاس ہوتی تھی۔ ہماری ابو داؤد بھی ان کے پاس تھی، ابتداء کے چند اس باق پڑھائے تھکلہ ان کی طبیعت ناساز ہو گئی تو حضرت میاں صاحبؒ نے اپنی جگہ قبلہ حضرت مفتی صاحب علیہ الرحمۃ ہی کو منتخب فرمایا ان کی جگہ ابو داؤد بندہ نے حضرت قبلہ مفتی صاحب ہی سے پڑھی۔

حضرت قبلہ میاں صاحب رحمۃ اللہ علیہ استاذ الاساتذہ تھے ان کی جامع مگر بہت مختصر تقریر ہوتی تھی مگر حضرت قبلہ مفتی صاحبؒ ہر حدیث کی بڑی تحقیق کے ساتھ پوری تفصیل فرمایا کرتے تھے، اس وقت سے ان کی احادیث اور ان کے ماتحت مسائل فقہیہ کی بحث سے علمی تحریر آشکارا ہوا۔

ایک روز دیوان صاحب کی حوالی کے پاس بازار سے دولت خانے کو جاتے ہوئے زیارت ہوئی اس وقت حضرت قبلہ مفتی صاحب نے گھوٹ موٹ جامت بنوائی ہوئی تھی سیاہ عمامہ باندھا ہوا تھا، چہرہ اس قدر نوار نی معلوم ہو رہا تھا کہ کہہ نہیں سکتا دل نے تقاضا کیا کہ بس ان ہی سے بیعت ہونا ہے مگر طالب علمی کا زمانہ تھا یہ معلوم تھا کہ حضرت حکیم الامم تھانویؒ کے یہاں طالب علمی میں بیعت نہیں کیا

کرتے پھر دولت خانہ پر حاضری ہونے لگی اس وقت المفتی رسالہ کا اجراء ہو رہا تھا، حضرت اس میں لگے رہتے تھے جب پڑھ پڑھا کر ہم گھر آگئے اور وطن مالوف ریواڑی کے مدرسہ ریاض العلوم میں معلیٰ کی ملازمت ملی تو اصلاح کا معاملہ سامنے آیا، وہاں مولانا عبدالجید صاحب بچھرایوںی رحمۃ اللہ علیہ موجود تھے، اور حضرت حکیم الامت علیہ الرحمۃ کے مخصوص خلفاء میں سے تھے ان کی صحبت میں اثر بھی بہت تھا مگر میرے دل کی تمنا یہ تھی کہ کسی مفتی سے بیعت ہونا چاہیے تاکہ مسائل کی ضرورت پڑے تو دوسری جگہ جانا نہ پڑے۔

بہشتی شہر کو دیکھ کر ایک عریضہ حضرت مولانا محمد عیسیٰ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کو لکھا، انہوں نے دوازدہ شیخ بلالی اور دوسری خط لکھا تو اس کے جواب میں ان کے وصال کی خبر لکھی ہوئی آئی، انا اللہ وانا علیہ راجعون۔ پھر تیسرا خط قبلہ حضرت مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں اصلاحی خط و کتابت کے لئے لکھا حضرت نے ازراہ شفقت ان الفاظ میں جواب لکھا ”جب تک کسی دوسرے مصلح سے مناسبت نہ ہو بندہ اس خدمت کے لئے حاضر ہے“، اس کے بعد اصلاحی خطوط کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ اور مناسبت تامہ اللہ تعالیٰ نے عطا فرمادی، یہ حال ہو گیا تھا کہ عریضہ لکھ کر ڈاک میں ڈالا اور خود بخود تسلی و سکینہ قلب میں آ جاتا تھا۔ کوئی اشکال ہوتا یا ترد اور پریشانی ہوتی جواب آنے سے پہلے ہی دل میں تشفی آ جاتی تھی، یہ حضرت والا کی توجہ اور دعا کا اثر تھا پھر جواب پڑھ کر تو تسلی ہو جانا ناگزیر تھا، حد تو یہ ہے کہ اشکال کا جواب خط آنے سے قبل ہی دل میں آ جاتا تھا۔ آخری زمانہ بھارت کے قریب جب ہندوؤں نے قتل و غارت شروع کر رکھی تھی تو

ہمارے وطن پر بھی ان کی دھاڑ چڑھا کرتی تھی وہ ایک خوف کا وقت تھا، میں نے حضرت قبلہ مفتی صاحبؒ کو واقعاتِ ظلم پر خوف طبعی ظاہر کیا تو مجھے یاد ہے اس کے جواب میں حضرت قبلہ مفتی صاحبؒ نے یہ آیت لکھی تھی۔

هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى الْحُسْنَيَّيْنِ وَنَحْنُ نَتَرَبَّصُ  
بِكُمْ أَنْ يُصِيبَكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عِنْدِهِ أَوْ بِأَيْدِيْنَا  
فَتَرَبَّصُوا إِنَّا مَعَكُمْ مُتَرَبَّصُونَ۔ (التوبہ: ۲۵)

### ترجمہ

”اور نہیں انتظار کرتے ہو تم ہمارے ساتھ مگر دو بھائیوں میں سے ایک کا اور ہم انتظار کرتے ہیں تمہارے لئے کہ اللہ تعالیٰ اپنے پاس سے تم کو عذاب پہنچادے یا ہمارے ہاتھوں سے، پس تم منتظر ہو ہم تمہارے ساتھ انتظار کرنے والے ہیں۔“

اس وقت مجھے یاد نہیں تھا کہ **إِحْدَى الْحُسْنَيَّيْنِ** کیا ہے؟ تفسیر دیکھی کہ یا شہادت یا فتح، ان دونیں سے کسی ایک کا انتظار کرتے رہو، اس سے کتنی تسلی ہوئی ہے کیا عرض کروں پھر خوف باقی ہی نہ رہا، یہ آیت ایسے موقع پر جا کر لگی کہ دل باغ باغ ہو گیا۔

ہم لوگ اکتوبر ۱۹۳۷ء میں پاکستان آگئے تھے اور حضرت مفتی صاحبؒ دیوبند ہی تھے، احقر نے عریضہ ارسال کیا اور حضرت والا کا جواب آیا جس میں تردد ظاہر فرمایا کہ ابھی پاکستان آنے نہ آنے میں متعدد ہوں، احقر نے عرض کیا کہ وہاں پر تو علماء کرام بہت ہیں، یہاں پاکستان میں آپ کی ضرورت ہے اس پر حضرت والا کا جواب اثبات میں آیا، کچھ روز بعد معلوم ہوا کہ پاکستان تشریف

لے آئے ہیں، میں حیدر آباد سندھ میں تھا اور کوئی دھنہ نہیں تھا، پہلے تو گنوں کی چھاندی لا کروہ بیچیں پھر سرو تامل گیا تو گنڈیریاں بیچنی شروع کیں اور حضرت والا کو عریضہ لکھا کہ میں یہاں گنڈیریاں بیچ رہا ہوں، اس پر حضرت والا نے بہت سرست کا اظہار فرمایا اور لکھا کہ مولوی کو ایسا ہی ہونا چاہیے ایک ہی ڈگر پر نہ پڑا رہے جیسا موقع آئے کام میں لگا رہے۔

فرمایا مجھے یہ آپ کی بات بہت پسند آئی اور پھر آئندہ جب زیارت ہوتی اس کو ظاہر کر کے دوسرے لوگوں سے بھی فرماتے بلکہ ایک مرتبہ تو یہ فرمایا تھا کہ مجھے اس کے وظائف کی تو معلوم نہیں کیا کرتا کرتا ہے ہم نے تو اسے گنڈیریاں بیچنے سے خوش ہو کر خلافت دلی ہے۔

میں پہلی مرتبہ حج کو جانے لگا تو پاکستان چوک میں رہتے تھے، وہیں پاکستان چوک میں ان سے پہلی ملاقات ہوئی اور نصائح فرمائے اور اس سفر میں "حزب الاعظم" اور "دلائل الخیرات" کا و در رکھنے کے لئے ہدایت فرمائی۔

ایک مرتبہ ٹھییری کا مدرسہ دیکھنے کے لئے تشریف لائے، وہاں سے سکھ تشریف لائے، میں حلوائی کی دوکان پر کام کر رہا تھا، گاڑی کا وقت قریب تھا، مجھے ساتھ لیا اور روہڑی چلنے کے لئے کہا اس وقت دریائے سندھ میں کشتی کے ذریعہ دوسرے کنارے پر جایا کرتے تھے۔ کشتی میں بیٹھ گئے تو براہب یہ فرمایا کہ تم کو صرف ایک کام بتلاتے ہیں وہ یہ کہ دین کی جتنی تبلیغ ہو سکے کرو، میں نے اقرار کر لیا پھر میں نے عرض کیا کہ حضرت وساوس بہت آتے ہیں، فرمانے لگے میلے کپڑوں میں زیادہ وساوس آتے ہیں، صاف سترے کپڑے پہننے میں کم آتے

ہیں، اس وقت میں حلوائی کے کام کی وجہ سے میلے کپڑے پہنے ہوئے تھا اور واقعی یہ بات سامنے آئی اور اس کی قدر ہوئی۔

روہڑی سے اٹیشن پر جا رہے تھے ایک شخص ساتھ ساتھ چلنے لگا اس نے حضرت سے کہا تم کیا کام کرتے ہو، فرمایا جس کام کی آج کل کوئی قدر و قیمت نہیں، وہ نہیں سمجھا پھر اس نے پوچھا تو فرمایا مفت میں کچھ کاغذ کا لے کر لیتا ہوں اور کیا کام ہے۔ اٹیشن آیا سامان آپ کا میرے پاس تھا میں نے پلیٹ فارم نہیں لیا تھا، پل پر میں نے عرض کیا تو سامان لے کر خود ہی ریل گاڑی میں جا کر سوار ہو گئے، مسئلہ کی بات تھی۔ تواضع تو حضرت سے از حد ٹکٹی تھی ہر کام میں تواضع کے مظہر اتم تھے، اللهم افضل علينا۔ جب تک وکان حلوائی کی رہی حاضری نصیب نہ ہوئی، وکان ختم کرنے کے بعد چالیس دن کے لئے آستانہ پر حاضری ہوئی۔ لبیلہ کی کوٹھی پر تشریف فرماتھے چند روز کوٹھی میں ہی قیام رہا، ہر نشست و برخاست پر تربیت والی نظر ہونے لگی، اذان سے قبل آہستہ سے تشریف لاتے کہ تجد کے لئے اٹھا ہے یا نہیں پھر میں مسجد میں چلا جاتا تو بسترہ آکر دیکھتے کہ لپیٹ کر گیا ہے یا ویسے بے ہودہ رکھ چھوڑ گیا ہے، کبھی مسجد میں جو تہ مبارک دہیز میں چھوڑ جاتے کہ یہ اٹھا کر رکھتا ہے یا نہیں؟ وکاندار سے سامان خریدتے تب اندازہ فرماتے۔

ایک دفعہ بس میں ساتھ بیٹھے، ادب سکھانے کے لئے فرمایا تم میری جگہ بیٹھ جاؤ میں نے عرض کیا نہیں آپ بیٹھ جائیں جلدی سے تکٹ میرا بھی لے لیا یہ ادب سکھانا تھا کہ میں نے سنتی سے کام لیا۔ وہاں مجلس ہوتی تھی اس کے لئے فرمایا کہ لوگ آئیں گے دریاں بچاؤ دیکھنا چاہتے تھے کہ اسے عام کام کرتے ہوئے عارتو

نہیں آتی، یہ تھی تربیت۔ مسجد سے آتے ہوئے سڑک پر ایک روڑا پڑا ہوا تھا تو اسے ٹھوکر سے ایک جانب کر دیا تاکہ آتے جاتے کوٹھوکرنہ لگے اور حدیث پر عمل کرنا آجائے۔ قرآن مجید کی تلاوت اس انداز سے فرماتے کہ تلاوت کے تمام آداب آجائیں کیونکہ دیکھنے سے جو علم حاصل ہوتا ہے وہ پڑھنے میں کہاں ہے۔ الغرض ان کے ہر حرکت و سکون میں کوئی نہ کوئی اصلاحی بات مخفی ہوتی تھی اور کمال یہ کہ زبان سے نہیں فرماتے تھے، عمل سے خود بخود ذہن میں آتا جاتا تھا کہ یہ فلاں حدیث پر عمل ہوا ہے یا فلاں فقه کی جزئی پر عمل ہو رہا ہے اور پوری طرح ذہن میں القاء ہوتا تھا جیسا کہ بتاتے جا رہے ہیں۔

شہر سے دارالعلوم کراچی جاتے وقت میں کلام پاک لے کر تلاوت فرماتے یہ بھی تعلیم تھی کہ اتنی دیر فضولیات نظر میں لانے کی بجائے وقت کو کام میں لگائیں، راستہ بھی طے ہو جائے تو تلاوت بھی ہو جائے نگرنے کا ڈر نہ کھٹکا، ڈرائیور چلا رہا ہے، معمول بھی پورا ہو رہا ہے اور یہ بھی معلوم ہو گیا کہ معمولات کے لئے خاص جگہ مقرر نہیں ہوتی، وقت مقررہ پر جہاں ہو پورا کر لیا جائے۔

ایک دفعہ میں کوٹھی میں اکیلا بیٹھا ہوا تھا، تشریف لائے تھوڑی دیر میں اندر سے ایک ماما آئی اور کچھ دیر میرے سامنے کھڑی رہی، ایسا معلوم ہو رہا تھا کہ حکم دیکر اس کو لایا گیا ہے تاکہ یہ دیکھیں کہ اسے نگاہ کا مرض تو نہیں ہے۔ کبھی کھانا کھلاتے ہوئے آداب طعام کی کمی بیشی ملاحظہ فرماتے، میری نماز میں ضرور کمی تھی تو مسجد میں میرے سامنے جہاں سے میری نگاہ پڑے، نماز پڑھنے لگے اور نہایت ہی سکون اور خشوع و خصوع اور ظاہری احکام الہی کے مطابق نماز پڑھ رہے تھے

اور میرے دل میں یہ آرہا تھا کہ حضرت مجھے نماز پڑھنے کا طریقہ سکھا رہے ہیں۔ یعنی یہ کمال تھا کہ جو آپ عمل سے بتانا چاہتے تھے وہ دل میں اتر جاتا تھا جسے کہتے ہیں کہ آنکھوں آنکھوں میں اشارے ہو گئے۔

ایک مرتبہ فرمایا کہ اسم ذات پڑھو اور گنتی کرو چو بیس گھنٹے میں کتنی بار ہوتا ہے۔ میں نے سنا ہوا تھا کہ کسی بزرگ کا طریقہ تھا کہ امتحان لیتے تھے اگر چو بیس گھنٹے میں سو لاکھ کر لیا تو اسے کامیاب سمجھتے تھے، میں نے بھی کیا مگر پنیسٹھ ہزار بار ہوا۔ ایک روز تمام دن ادھر ادھر کام پر لگائے رکھا اور عشاء کا وقت ہو گیا تب فرمانے لگے کہ ”آج تم نے کھانا نہیں لھایا“ یہ کہہ کر بھی گھر تشریف لے گئے، یہ امتحان لینا تھا کہ غصہ بے صبری کیسی ہے؟ جب دیکھ لیا تو پھر گھر بلا کر شفقت کے ساتھ چار پانی پر بٹھا کر کھانا کھلایا اور خود ٹھہلتے ہوئے سب ہمارے انداز ملاحظہ فرماتے رہے، کبھی خادم سے اس طرح کرتے کہ ان کو کھانے کے لئے کہہ دو اور تیاری میں دیر کر دو اور جو کیفیت ہو وہ بتلو، ایک دفعہ فتاویٰ پر دے کئے کہ ان کے جوابات لکھو، میں نے ان کو لا ابالی پن سے دفتر ہی میں ایک طرف رکھ دیا، حضرت والا نے ان کو کسی سے کہہ کر چھپا دیا۔ اب میں حیران ہوا، ارشاد فرمایا یہ امانت ہوتی ہے، اس کی امانت کی طرح حفاظت ضروری ہے۔ ایک طالب علم کو سبق کے لئے لگا دیا وہ پیچھے پڑا رہتا، یہ بھی امتحان تھا کہ دق ہو کر یہ کیا کرتا ہے اور طالب علم سے کس رُخ سے بات کرتا ہے۔

حضرت قاری فتح محمد صاحب مدظلہ العالی کے پیچھے ایک قرآن پاک تمام رات صبح صادق تک سننے کا کئی بار اتفاق ہوا، مگر میں فخر کی نماز کے بعد سو جاتا تھا یہ سب احوال معلوم کر کے فرمایا کہ اشراق سے پہلے سونانہ چاہیے یعنی یہ مجاہدہ ہے

مجاہدہ کر اکر دیکھنا تھا، میں نے ایسا ہی کیا۔

ایک مرتبہ مسجد جاتے ہوئے حضرت سفیان ثوریؓ کا مقولہ نقل فرمایا: ضیعوہ اصحابہ اپنی طرف اشارہ فرمایا: حقیقت یہ ہے کہ ہم نے حضرت کو سمجھا ہی نہیں، کہاں تک لکھیں کہ کس کس طرح ہماری ہر حرکت کی نگاہ رکھی اور تربیت فرمائی۔

### جزاهم اللہ احسن الجزاء

اس کے ساتھ ساتھ حضرت مفتی صاحبؓ کی مجالس طیبہ کی ادنیٰ سی سیر کرنے کے لئے ایک مجلس کے فیوضات عرض خدمت کرتا ہوں۔

ارشاد فرمایا: حج کے دوران مزدلفہ سے واپسی کے وقت منی میں ایک ہی دن میں چار کام کرنا افضل ہیں۔ رمی جمرہ عقبہ۔ قربانی۔ سرمنڈانا۔ طواف زیارت کرنا۔ یہ چاروں کا پہلے دن کرنا افضل ہے لیکن اسے یوں کر لیا جائے تو اس میں سہولت ہے اور مکروہ بھی نہیں ہے۔ ہر خلاف فضل کے لئے کراہت لازم نہیں مثلاً دسویں تاریخ کورمی کرے، گیارہویں تاریخ کو فجر کے بعد قربانی کر آئے۔ پھر حلق کرائے۔ پھر طواف زیات کر آئے اور اس کے پہلے یا چیچپے گیارہویں کورمی بھی کرے۔ آسانی کے ساتھ یہ تمام افعال حج ادا ہو سکتے ہیں اسی طرح عرفات میں اپنی جگہ دعا و اذکار میں لگا رہے۔ گوجبل رحمت کے پاس جانا افضل ہے مگر آنے جانے میں دعا میں مانگنا پڑھنا پڑھانا رہ جاتا ہے یا کمی رہ جاتی ہے۔

ارشاد فرمایا:۔ جب ہم صفا مروہ کی سعی کرتے تو عربی کی مناجات مقبول میں لے لیتا اور اردو کی اہلیہ کو دیدیتا تھا، وہ اسے پڑھتی رہتیں اور چونکہ سعی اب خلاصہ ہو گیا ہے۔ اہلیہ سے کہتا کہ تم کو دوڑنا نہیں ہے، اس لئے تم الگ چلتی رہو، میں الگ

چلوں گا کیونکہ مردوں کو دوڑنا پڑتا ہے۔ پھر آتے جاتے دھلانی دیتے ہیں۔ کوئی دقت نہیں ہوتی۔

ارشاد:- حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے حج کے بارے میں چند وعظ ہیں۔

الحج المبرور. الحج والشج ان کو دیکھ لینا چاہئے۔

ارشاد:- حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا تھا کہ وہاں تو خالی زنبیل لے جائے اور بھری ہوئی لے آئے، وہاں کا تو یہ معاملہ ہے۔ میں نے عرض کیا (حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup>) کسی مسکین کے پاس زنبیل ہی نہ ہو تو کیا کرے؟ فرمایا وہاں زنبیل بھی ملتی ہے۔ طلب کر لے۔

ارشاد:- ایک صاحب پان کی ڈبیہ پالش کی ہوئی لائے تو حضرت والا علیہ الرحمۃ نے فرمایا کہ پالش کی اجرت دیدی ہے؟ لانے والے نے عرض کیا حضرت وہ جانے والا تھا، اس لئے اس نے نہیں لی اس پر حضرت نے فرمایا یہ جانے کا حق صرف ایک جانب ہی ہے یا دونوں جانب ہے؟ تم بھی کبھی جانے کا حق ادا کرتے ہو یا وہی پڑتا رہے؟ کبھی آنے کی کوئی چیز تم بھی تو دے دیا کرو کہ یہ میرا جانے والا ہے۔

ارشاد:- سلطان الاذکار کا مطلب یہ ہے کہ ہر وقت ذکر ہوتا رہے، کوئی وقت ذکر سے خالی نہ ہو پھر پاس انفاس کے متعلق فرمایا کہ استاذی المکرم حضرت شاہ انور کشمیری<sup>ؒ</sup> نے یوں بتایا تھا کہ جب سانس اندر جائے تو ”اَلَا“ کہے جب وہی سانس باہر آئے تو ”هُ“ کہے۔ بس اسی طرح کرتا رہے کوئی سانس خالی نہ رہے۔ مشق ہو جانے کے بعد خود بخود نکلنے لگتا ہے اور یہ قاعدہ ہے کہ اول مشقت ہوتی ہے پھر عادت ہو جاتی ہے مگر عادت ہو جانے کے بعد بھی ثواب برابر ملتا رہتا

ہے۔ کیونکہ اختیار سے اُسے شروع کیا تھا۔ ہاں بلا اختیار وارادے جو کام ہو جائے اس کا ثواب نہیں ملتا کیونکہ حدیث میں ہے۔

انما الاعمال بالنیات۔

ارشاد:۔ دعائے استخارہ پڑھنے کا مطلب اللہ تعالیٰ سے دعائے خیر کرنا ہے اور دعائے خیر کرنے کے بعد جو بھی ہواں پر ندامت نہیں ہوتی۔ باقی اس کا مطلب اللہ تعالیٰ سے مشورہ کرنا نہیں ہے کیونکہ مشورہ تو دوستوں سے ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے تو دعا ہوتی ہے اور دعائے استخارہ پڑھنا سنت ہے، اس کو پڑھنے کے بعد سات دن کے اندر اندر را یک طرف رجحان پیدا ہو جاتا ہے۔ بس اسی میں خیر تصور کرے، باقی خواب کوئی جھٹ نہیں بلکہ یہ آپ کا رجحان بھی کوئی جھٹ نہیں کہ ایسا کرنا ضروری ہو گیا، اگر ظاہر میں خرابی معلوم ہو رہی ہو تو استخارہ کے رجحان کو ترک کر سکتے ہیں اور یہ جو لوگ دوسرے سے کرتے پھرتے ہیں، یہ کچھ نہیں ہے۔ عملیات ہیں لوگوں نے بنار کھے ہیں، مثلاً دور کعت نفل پڑھا اور ایسا ک نعبد و ایسا ک نستعين کی تکرار کرو، گردن بائیں طرف یاد ایں طرف پھر جائے گی، اگر دائیں طرف پھرے تو یہ کام کرو، بائیں طرف کو ہو جائے تو یہ کام نہ کرو، یہ غلط ثابت ہو چکی ہیں، اور استخارہ دوسرے سے کرانا اگرچہ گناہ نہیں مگر سنت خود کرنا ہے۔ اس کے بعد فرمایا میں تو ایک چھوٹا سا استخارہ کر لیتا ہوں، نماز کے بعد یا سوتے وقت اور یہ بھی حدیث شریف میں آیا ہے۔ وہ یہ ہے۔

اللَّهُمَّ خُرُبِيْ وَ اخْتَرُبِيْ.

یہ گیارہ مرتبہ پڑھ لیا کریں۔

ارشاد:- ایک شخص نے دریافت کیا میں نے ایک مکان تجارت کی نیت سے تیار کرایا ہے تو اس کی زکوٰۃ کی ادائیگی کے لئے قیمت کا کیسے اندازہ لگایا جائے، فرمایا کہ ہر تجارتی چیز کی قیمت لگانے کا یہ اصول ہے کہ جس روز زکوٰۃ نکالنی ہے، اس روز یہ دیکھے کہ یہ چیز بآسانی کتنے میں پک سکتی ہے، بازار میں یہ کتنے کی بکے گی، وہ قیمت لگائی جائے۔

جو مکان استعمال کے لئے بنائے خواہ خود رہے یا کرایہ دار کو بساے اس پر زکوٰۃ نہیں ہے، مگر جو تجارت اور فروختگی کے لئے لیا ہے اس کی قیمت پر زکوٰۃ ہے۔

ارشاد:- اس راہ سلوک میں اصل و ظائف نہیں ہیں بلکہ تہذیب اخلاق ہے۔ پہلے آدمیت آجائے تو بہت جلد وصول ہو جاتا ہے، جب تک آدمی رگڑے نہ کھائے آدمی نہیں بنتا اور رگڑے لگتے ہیں تاکہ خدمت میں رہ کر اس کی خدمت اور اس کے کام و ہندے کرنے میں، کیونکہ کام و ہنداء کرنے، اٹھنے بیٹھنے میں اس کی غلطیاں معلوم ہوتی ہیں پھر ان پر تنبیہ کی جاتی ہے۔ نہ یہاں برکت ہے نہ علم غیب، یہاں تو حرکت کی ضرورت ہے۔

ارشاد:- میں حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں گیا اور مایوسانہ انداز میں کہا کہ لوگ تو بڑے بڑے مجاہدے کرتے ہیں میرے پاس مشاغل بہت ہیں اور کمزور آدمی ہوں اور جی بھی چاہتا ہے کہ جو سلوک دوسرے طے کر رہے ہیں میں بھی طے کروں تاکہ مجھے بھی حاصل ہو جائے، اس پر حضرت نے فرمایا: ”یہ ضعیف کو بھی حاصل ہو جاتا ہے۔“ مایوسی کی کوئی بات نہیں، ہر ایک کے لئے الگ الگ

راستے ہیں، کیونکہ ایک طریقہ تو ہے نہیں بلکہ طرق الوصول الی اللہ بعدد الانفاس ہیں، یہ سن کر ہمت ہوئی اور پھر مجھے معمولی سا پڑھنے کو بتلا دیا کہ اس کے پڑھنے میں دیر بھی نہیں لگتی، اس کے بعد کئی مرتبہ دریافت کیا کہ کچھ اور بتلا دیں، فرمایا وہی کافی ہے، مگر دوسروں کو ذکر کرتے دیکھتا تو شوق بڑھتا اور کرنے لگ گیا، ورنہ وہی تھوڑا کافی ہو جاتا۔

ارشاد:- شیخ سے مناسبت پیدا کرنی چاہئے تب جا کر کچھ حاصل ہوتا ہے اور مناسبت اس طرح پیدا ہوتی ہے کہ شیخ کی عادات و اخلاق کو دیکھ کر ویسی ہی اپنی عادت بنانے کی کوشش کرے، اور سارے سلوک کا خلاصہ سنت کی پیروی کرنا ہے اور کچھ نہیں۔

اس کے بعد حضرت مولانا عبد القدوں صاحب گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ کے صاحبزادے ابوسعید کا واقعہ ذکر کیا کہ ابتداء میں حضرت کے یہاں فاقہ ہوا کرتا تھا، بھوک میں جب صاحبزادے عرض کرتے تو فرماتے کہ گھبراو نہیں، دیگر چڑھ رہی ہے۔ وہ عرض کرتے کہاں ہے؟ فرماتے جنت میں، ایک حالت میں بھی جب سلطان عالمگیر نے چودہ گاؤں کی دستاویز بھیجی کہ یہ خانقاہ کے گزارے کے لئے ہے، جب قاصد لے کر آیا تو اسے چھاڑ کر پھینک دیا اور حمام میں ڈال دیا اتنا استغنا تھا، اس کے بعد فتوحات ہوئیں تو صاحبزادے شہزادے ہو گئے اور سلطان نظام الدین صاحب سے ہدایت لینے گئے تو صاحبزادے کو خوب رگڑے دیئے، تب جا کر خلافت عطا کی۔

ارشاد:- حضرت سلطان الاولیاء محبوب الہی علیہ الرحمۃ کے یہاں دو آدمی

مرید ہونے کو آئے اور حوض پر آ کر بیٹھے اس وقت حضرت سلطان جی قریب ہی  
ٹہل رہے تھے، ان دونوں آنے والوں نے گفتگو کی اور کہا یہ حوض تو ہمارے حوض  
سے بڑا معلوم ہوتا ہے۔ حضرت نے سن لیا جب وہ حاضرِ خدمت ہوئے تو فرمایا  
جاؤ پہلے اپنا حوض ماپ کر آؤ۔ وہ ایک ماہ کی راہ چل کر آئے تھے آخر وہ گئے اور  
بلا ضرورت کلام کرنے کی سزا بھگتی اور اسی میں ان کی صفائی قلب ہو گئی۔

ارشاد:۔ ایک شخص حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں آیا اور  
عرض کیا کہ میں چشتیہ خاندان میں مرید ہو جاؤں یا نقشبندیہ سلسلے میں ہوں۔ آپ  
نے اس کی طبیعت کی معاہب معلوم کرنے کے لئے کہا کہ اگر تم کو ایک جنگل دیدیا  
جائے کہ اُسے بونا ہے، تم کیسے کرو گے؟ اس نے کہا تھوڑا تھوڑا صاف کر کے بوتا  
جاوں گا، باقی اور صاف کرتا رہوں گا اسی طرح آخر تک کروں گا۔ حاجی صاحب  
نے فرمایا تم نقشبندی سلسلے میں چلے جاؤ کیوں کہ ان کے یہاں پہلے ذکر بتلاتے  
ہیں، بعد میں قلب کی صفائی کرتے ہیں اور ذکر کی برکت سے صفائی ہو جاتی ہے۔  
اور چشتیہ پہلے قلب کی صفائی کراتے ہیں پھر ذکر بتلاتے ہیں کہ کھیت پہلے صاف  
ہو جائے پھر خوب کھیتی اُگے گی۔

ارشاد فرمایا:۔ اصل دین کی فکر ہے کہ مسلمان کس کس غلطی میں بیٹلا ہیں۔ ان  
کو تبلیغ کرنا اور یہ دھن ہو جائے کہ دین کس طرح پھیلے ورنہ کوری مدرسی سے کیا ہوتا  
ہے؟ یہ بھی ایک دھندا ہے۔

ارشاد فرمایا:۔ فتویٰ میں یہ دیکھنا ہوتا ہے کہ عام لوگوں کو نفع پہنچے اور ان کو ضرر  
سے بچایا جائے۔

ارشاد:- حضرت مولانا منفعت علی صاحب فرماتے تھے کہ یہ نماز اور لباس، ڈاڑھی یہ تو لوگوں کی وجہ سے ہے کہ کہیں بدنام نہ کریں۔ یہ بتا و اللہ واسطے کیا کرتے ہو۔

ارشاد:- تبلیغ دین محسنی، امام غزالی تو اس لئے پڑھوائی تھی کہ تم اپنے عیوب تلاش کرو، خالی مطالعہ مقصود نہیں۔

ارشاد:- مسلمان جن غلطیوں میں بنتا ہیں ان کو بیان کرے اور ان کو صحیح طریقہ بتائے اور جو تکالیف آئیں ان پر صبر کرے۔ حضرت رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے میں سید الصابرین ہوں واقعی لوگوں کی بداعحتیاطیوں سے بے حدا فیت ہوتی تھی مگر آپ ان کی مصلحت دینی کی وجہ سے آگاہ فرماتے تھے۔

ارشاد:- اعمال کی دو قسمیں ہیں ایک تو ظاہری اعمال ان کو فقہ کہتے ہیں۔ دوسرے باطنی اعمال ان کو تصور کہتے ہیں سوچی طرح ظاہری میں فرائض و واجبات پر عمل کرنا ضروری ہے اور محرمات سے اجتناب لازم ہے اسی طرح باطنی اعمال میں جن کو فضائل اعمال کہتے ہیں ان میں بھی فرائض واجبات ہیں ان پر عمل کرنا ضروری اور رذائل سے اجتناب لازم ہے بلکہ باطنی اعمال تو ظاہری اعمال کے لئے بمنزلہ جڑ اور بنیاد کے ہیں اس لئے ان باطنی اعمال کی اصلاح زیادہ قابل توجہ ہے۔

فضائل یہ ہیں:- صبر، شکر، توحید، توکل، محبت، شجاعت، سخاوت، غصب، مراقبہ، محاسبہ وغیرہ۔ (رذائل مثلا:- حسد، ریا، کبر، حقد، بغض، کینہ، حرص، عجب، شہوت، نخوت، رعونت۔ آفات لسان وغیرہ)

فرمایا:- ولی کی پہچان کثرت ذکر، دوام طاعت اور کسی شیخ کامل کی خدمت میں کچھ عرصہ رکرا مرض باطنی کا علاج سیکھا ہو ہے اور ایسے شخص کو مصلح کہتے ہیں۔

فرمایا:- اپنے عیوب پہچاننے کے چار طریقے ہیں۔ (۱) رہبر کامل مل جائے جو اپنی بصیرت خداداد سے اپنی فراست سے پہچان لے۔ (۲) ایسے احباب مل جائیں جو خلوص کے ساتھ نگاہ رکھیں اور عیوب نفس پر آگاہ کریں۔ (۳) دشمن جو برائیاں چھانٹے اور کہے تو اپنے اندر غور کرتا رہے کیوں کہ دشمن چھانٹ چھانٹ کر ڈھونڈ ڈھونڈ کر عیوب نکالا کرتا ہے۔ (۴) دوسروں کے جو عیوب دیکھئے تو اپنے اندر خوب غور کرے کہ یہ عیوب خود میرے اندر تو نہیں ہے۔

حضرت فاروق اعظم نے حضرت سلمان فارسیؓ سے کہا ہوا تھا کہ مجھے میرے عیوب کی اطلاع دے دیا کرو اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے خود کو رہبر کامل نبی کریم ﷺ کے سپرد کیا ہوا تھا، کالمیت فی ید الغسال کی طرح رہتے تھے نیز صحابہ کرام آپس میں اپنے متعلق پوچھ چکھ رکھتے تھے۔

فرمایا:- وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ کے امر یہ معلوم ہوتا ہے کہ صادقین ہر زمانے میں موجود رہیں گے کوئی زمانہ ان سے خالی نہ ہو گا ورنہ یہ جو امر الہی ہے کہ پھوں کے ساتھ ہو جاؤ اس پر حرف آئے گا کہ جب صادقین نہیں ہیں تو کس کے ساتھ ہو جائیں سو جب تک کونوا کا امر ہے صادقین کا وجود بھی ضروری ہے۔ من جد وجہ۔

فرمایا:- اعتکاف کی حالت میں حاجت طبعی یا شرعی کے لئے مسجد سے باہر چلا جائے اور بجائے وضو کرنے کے غسل کرتا آئے تو جائز ہے مگر بلا وجہ دیرینہ لگائے۔

البته مسجد سے غسل جمعہ بے ٹھنڈک حاصل کرنے کے لئے نکلنا جائز نہیں ہے۔ کیونکہ یہ خروج بغیر حاجۃ الطبیعہ والشرعیہ ہوا ہے اور پہلا خرون ج اجازت شرعیہ سے ہوا ہے۔ فرمایا:- شروع رات میں قدرے استراحت کرے، آخری رات کو بیدار ہو کر عبادت کرے یعنی زیادہ حصہ اول رات کی بجائے آخری شب میں گزارے۔

فرمایا:- مذاہب اربعہ معلوم کرنے ہوں تو اس بارے میں امام شعرانی کی المیزان کتاب ہے، البدایہ والنہایہ میں مذاہب اربعہ کے حوالے نقل کئے ہیں۔

فرمایا:- مفتی کو چاہیے کہ عوام الناس کو قواعد کلییہ نہ بتائے بلکہ جو اس نے سوال کیا اس جزیہ کا جواب دیدے اور جواب میں تشقیق نہ کرے کہ اگر ایسا ہو تو یہ جواب ہے ایسا ہو تو یہ جواب ہے۔ اگر ایسا ہی ہے تو سوال کی وضاحت کرائے۔

فرمایا:- نماز کی ادائیگی کی ظاہری و باطنی اصلاح کرے اور کچھ نہ کچھ انفاق بھی کیا کرے، حضرت مولانا تھانویؒ اپنی کمائی کا ایک تھائی خیرات کر دیا کرتے تھے اور حضرت مولانا شیراحمد صاحب عثمانی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کمائی کا ایک خمس خیرات کرتے تھے۔ (یعنی پانچواں حصہ)

حضرت مولانا سید اصغر حسین صاحب رحمۃ اللہ علیہ کو دیکھا ان کے پاس تین چھاتیاں آتی تھیں، ان میں ڈیڑھ چھاتی خود تناول فرماتے ایک چھاتی خیرات کر دیتے اور آدمی کسی کو ہدیہ کر دیتے تھے اور کھانے کے ریزے جو دسترخوان پر گرتے وہ پرندوں یا چیزوں کو ڈلوا دیتے تھے، اس لئے عالم کو انفاق فرض کے ساتھ کچھ انفاق نفل بھی کرنا چاہیے۔

فرمایا:- مدرس لمبی چوڑی تقریر کر کے سمجھتا ہے کہ میں نے سبق کا حق ادا کر دیا، کتاب سمجھادی اور میرا حق ادا ہو گیا۔ اسی طرح طالب علم سمجھتے ہیں کہ اب امتحان میں پاس ہو جائیں گے یا مدرس بن جائیں گے۔ یہ کافی نہیں ہے زیادہ ضروری یہ امر ہے کہ مدرس اور طالب علم جو کچھ پڑھتے پڑھاتے جائیں ان پر عمل بھی کرتے جائیں اگر عمل کر لیا تو واقعی کتاب کا حق ادا کر لیا اس لئے عمل کرنے اور کروانے کی نیت سے پڑھنا پڑھا چاہیے۔

فرمایا:- خشوع ظاہری سکون کو اور خضوع باطنی سکون کو کہتے ہیں، نماز کے اندر خشوع اور خضوع دونوں ہونے چاہئیں۔

فرمایا:- وساوس کا ایک درجہ تو غیر اختیاری ہے اس کی تو فکر نہ کریں مگر ایک درجہ اختیاری ہے۔ مثلاً یہ کہ اول ہی سے طہارت کا پورا خیال کر لیا جائے پھر وضو با قاعدہ سنت طریقے سے کیا جائے وضو اور نماز کے درمیان میں کوئی دینوی کام یا بات چیت نہ کی جائے اسی طرح نماز شروع کرنے کے متصل کوئی کام ایسا کر رہا ہے یا خیالات میں لگا ہوا ہے تو اسے ختم کرے تاکہ اس کام کے خیالات نماز میں نہ ستائیں۔ جب نماز کے لئے کھڑا ہو تو ایک ساعت یہ سوچے کہ میں اللہ تعالیٰ کے سامنے کھڑا ہوں اب حق تعالیٰ سے ہم کلامی ہو گی میں نماز ادا کر رہا ہوں مجھے دھیان کرنے کی ضرورت ہے پھر اللہ تعالیٰ کے سامنے دونوں ہاتھ اٹھائے اور نیت کرے کہ میں اللہ تعالیٰ کے رو بروفلائ نماز پڑھتا ہوں اور تکمیل کہتا ہو اسے ہاتھ باندھ لے۔

حضرت مولانا تھانویؒ نے ایک نسخہ لاکھ روپے کا بتلا یا ہے اور فرمایا تھا کہ جو اسے کرے گا اس وساوس مضر نہ ہوں گے۔ پہلے لوگ تو اس حضور قلبی کے حصول

کے لئے چلہ کشی کیا کرتے تھے۔ مگر میں صرف اتنا بتاتا ہوں کہ جو الفاظ پڑھتے جاؤ، ان الفاظ کی طرف اپنا دھیان رکھو یا ان کے معنی سوچتے جاؤ اس فکر سے پڑھو، کر کے تو دیکھو۔

فرمایا:- بعض اصحاب حال لوگوں کی حکایات پڑھی کہ ان کے کھیت میں اتفاق سے دوسرے کا بیل چلا آیا تو فکر دامنگیر ہوئی کہ ضرور اس بیل کے پیروں میں مٹی لگی ہوگی اور وہ دوسرے کے کھیت کی ہے میرے کھیتے میں جھپڑ کر گئی ہوگی اور بیل مالک کی بغیر اجازت گھس آیا ہے اور اب اس مٹی پر میں نیچ ڈالوں گا تو دوسروں کی مٹی میں اُگے گا تو یہ گندم میرے لئے جائز ہوگی یا ناجائز؟

اس کے بعد فرمایا کہ ایک دقيق تقویٰ ہوتا ہے اور دوسرا سدा للذرائع ہوتا ہے یہ دقيق تقویٰ متقد میں صوفیا میں پایا جاتا ہے ان ہی کی ایسی حکایات منقول ہیں۔ سدा للذرائع کا مطلب یہ ہے کہ بعض مرتبہ وہ چیز مباح ہوتی ہے مگر اس مباح چیز کو اس لئے ترک کر دیتے ہیں کہ یہ معصیت یا نسل کی حیلہ سازی کا ذریعہ نہ بن جائے۔ اس پر حضرت تھانویؒ کا ایک ملفوظ نقل فرمایا کہ ایک مرتبہ حضرت کے پاس ایک لفافہ ایسا آیا کہ اس پر نکٹ تھا مگر ڈاک خانے کی مہر لگنا رہ گئی تھی اسے اتار کر فرمایا کہ اب اس کا کیا کیا جائے۔ دو باہ اس کا استعمال تو جائز نہیں کیونکہ یہ ایک بار استعمال ہو چکا ہے۔ اس کا کام پورا ہو گیا۔ لہذا اسے چاک کر دیا جائے۔ اس کے بعد فرمایا کہ مجھے اس کا استعمال جائز تھا کیونکہ میں حکومت کو اتنا نیکس دے چکا ہوں، اس میں محسوب کر سکتا ہوں مگر اس لئے محسوب نہیں کیا کہ

کہیں نفس کو حیلہ نہ مل جائے کہ ہر معصیت میں بھی یہی حیلہ چلانے لگے گا یہ سدا  
للذارفع کیا گیا ہے۔

اس کے بعد ایک واقعہ نقل فرمایا حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے خزیروں سے کہا  
حالانکہ ان کی شریعت میں بھی یہ جانور ناپاک ہے۔

فَرَوْا إِلَيْهَا الْخَنَازِيرُ بِسَلَامٍ.

”اے خزیروں سلامتی کے ساتھ بھاگ جاؤ۔“

اس پر کسی نے ان سے عرض کیا کہ خزیروں کے ساتھ یہ بسلام کا لفظ کیا  
ہے؟ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ اس لئے کہ زبان کو مُراکہ کہنے کی عادت  
نہ پڑ جائے اس لئے مُرے الفاظ بولنا ہی نہ چاہئے۔ سدا للذرائع۔

ملفوظ:- ایک توبہ کی تشریح حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے کی ہے وہ یہ کہ  
آمدی اپنی ہی ذات پر خرچ ہو دوسروں پر نہ لگے جیسے ڈاکٹر، وکیل وغیرہ برکت  
والی کمائی ان پر خرچ ہونے سے بچی رہتی ہے، حلال کمائی کی برکت سے اللہ تعالیٰ  
ایسی آفتوں سے اسے بچائے رکھتے ہیں۔

دوسرامطلب یہ ہے کہ رات دن میں اس شخص کے کام بہوlut ہو جاتے  
ہیں یا تو خرچ ہی نہ ہوا یا دوسروں کی بنسبت کم خرچ میں کام ہو گیا۔ مثلاً دوسروں کو  
دس روپے میں کام ہوا، اس کا وہی کام چار روپے میں ہو گیا یا دوسرے نے سو  
روپے خیرات کئے جس سے کام بن گیا برکت والے نے دس روپے خیرات کئے  
اور کام بن گیا یا وقت کی بچت ہو جاتی ہے۔ غیر برکت والا کام بہت دیر سے ہوتا

ہے اور برکت والا کام جلدی ہو جاتا ہے یہ سب برکت ہونے کا سبب ہے یا اسے برکت کہیں گے۔

ارشاد:- شیخ سے مناسبت کا مقصد یہ ہے کہ اسے یوں سمجھے کہ دنیا میں میری اصلاح کے لئے ان سے بہتر اور کوئی نہیں ہے۔ اگر شیخ سے کوئی خط اسرزد ہو جائے تو بھی محبت زائل نہ ہو۔ شیخ کے قول و فعل سے دل میں کوئی اعتراض پیدا نہ ہو حتیٰ کہ اس سے کوئی معصیت سرزد ہو جائے تو بھی انقباض نہ آئے کہ یہ بھی انسان ہے اور معصوم نہیں ہے۔ بشریت سے ایسا ہو گیا ضرور رجوع کر لیا ہو گا۔ بالکل باپ کی طرح کہ باپ سے غلطی بھی ہو جائے تو بیٹے کے دل میں اس کا باپ ہونا نہیں نکلتا بلکہ اس کی بات بناتا ہے۔ اور شیخ کی خدمت لگا رہے، بغیر خدمت کے مناسبت پیدا نہیں ہوتی اور خدمت کرتے کرتے دل سے دعا نکلتی ہے، بس اسے ہی نظر کہتے ہیں۔ اس دعا سے کام بن جاتا ہے۔ صاحبہ کرام ہمہ وقت خدمت میں لگے رہتے تھے، اشارے پر کام کرتے تھے، جان ذیتے تھے، محبت میں سرشار تھے اس قسم کا برتاو اپنے شیخ سے رکھے کہ وہ نائب رسول ہے، اس کی راحت کا خیال رکھے اور اسے تکلیف سے بچانے کا خیال رکھے اس پر حضرت ابوالعلیٰ رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے مرید غلام بھیک کی حکایت سنائی کہ کسی بات پر ابوالعلیٰ غلام بھیک سے ناراض ہو گئے اور باہر نکال دیا۔ غلام بھیک رات دن خدمت کیا کرتے مگر وہاں تو اللہ واسطے کی محبت تھی، برسات آئی، مکان کچا تھا، مسکنے لگا، بیوی نے کہا کہ ایک تو کام کا آدمی تھا، اسے نکال باہر کیا، ہم پر مصیبت اُتری ہے، حضرت بولے میں نے نکالا، تم نے تو نہیں نکالا، تم بلا لوا اور اس پر بیوی نے غلام بھیک کو بلا یا کہ

چھت بھیک کر دے، وہ فوراً آئے اور چھت کوٹ رہے تھے، حضرت ابوالعالیہؒ کو یہ ادا پسند آئی اور آدمی روٹی ہاتھ میں لے کر آواز دی کہ دن بھر کام کرتے ہوئے ہو گیا، کھانے کی آوازن کر غلام بھیک چھت پر سے کو دپڑے، اتنی خوشی ہوئی کہ سیرھی سے اترنا بھی دیر سمجھا وہیں سے گو دپڑے یہ لگا وہ ہو، تب کام چلتا ہے۔

وصلی اللہ تعالیٰ علیٰ خیر خلقہ محمد وآلہ واصحابہ  
وبارک وسلم.



# شیخ ثانی

عارف باللہ حضرت ڈاکٹر محمد عبدالحی عارفی صاحب رحمۃ اللہ

خلیفہ مجاز

حیکم امجمعتہ والملت حضرت مولانا محمد اشرف علی خانوی مدرسہ

کے احوال، تعلیمات، اندراز بیان

اور ان کی شفقت و محبت

## عارف باللہ حضرت مولانا محمد عبد الحجی عارفی حب صاحب حمدہ اللہ نے فرمایا

فرمایا:- ہر عمل کی ایک خاصیت ہوتی ہے اور جب وہ خاصیت آدمی میں رونما ہوتی ہے تو عجب و ناز پیدا ہوتا ہے، اس لئے اجازت لی جاتی ہے، تاکہ ناز نہ ہو کہ یوں سمجھے گا کہ فلاں شخص کی اجازت سے یہ کام کیا تھا، یہ ان کی برکت ہے، ان کی دعا کا اثر ہے، میں تو ان کا ایک خادم ہوں۔

فرمایا:- یاں اور ناز دونوں سبب ہلاکت ہیں، ان دونوں سے حفاظت کے لئے شیخ کا ہونا ہے۔

فرمایا:- خاتمہ بالحیر بڑی نعمت ہے، اس کے لئے بھی شیخ کا ہونا بڑا ضروری ہے، اس لئے کہ خاتمہ کے وقت جو خوبیوں اس شیطان ڈالے گا وہ سب وساوس و خطرات کا علاج شیخ سے کراچکا ہو گا، اگر ہزار شیطان کہے گا تو خود شیخ کی بات یاد آ جائیگی۔

فرمایا:- ساری شریعت کا خلاصہ حقوق و حدود ہیں، آدمی یہ جان لے کہ شرعی حدود اور حقوق کیا ہیں۔



بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## حضرت والد ماجدؒ کا سنہری معمول

ناچیز نے اپنے والد ماجد حضرت مولانا مفتی عبدالحکیم صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا بچپن ہی سے ہمیشہ یہ معمول دیکھا، سکھر میں جب کوئی بزرگ تشریف لاتے، حضرت والد ماجدؒ ہم بھائیوں کو اور اپنے خاص احباب کو ساتھ لیکر ان کی خدمت میں حاضر ہوتے، اور موقعہ ملنے پر ہمیں ان کی خدمت پر پیش کر کے دعا کراتے، اور اگر کوئی بزرگ سکھر تشریف نہ لاتے، لیکن کراچی سے لاہور، یا لاہور سے کراچی، جاتے ہوئے روہڑی اشیشن سے گزرتے تو ہمیں، اور اپنے احباب کو لیکر روہڑی اشیشن تشریف لیجاتے، اور ان بزرگ ہم ملے، ان کے ارشادات سنتے، اور دعا میں لیکر واپس لوٹتے۔

چنانچہ اس معمول کی برکت سے ناچیز کو بچپن ہی میں بہت سے بزرگوں کی زیارت نصیب ہوئی، جس کا ایک حسین اور منور نقش دل پر قائم ہے۔ اللہم لک الحمد ولک الشکر۔

## حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی خدمت میں پہلی حاضری

حضرت والد ماجد رحمۃ اللہ علیہ کے اس مبارک معمول کے طفیل حضرت والا حضرت ڈاکٹر محمد عبدالحکیم صاحب عارفی رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت اقدس میں بھی

حاضری نصیب ہوئی، آج سے کوئی بیس پچیس سال پہلے حضرت والد سکھر میں جناب حضرت ڈاکٹر حفیظ اللہ صاحبؒ کے یہاں تشریف لائے، حضرت والد ماجدؒ کو اطلاع ہوئی، چنانچہ ناچیز ان کے ہمراہ حضرت ڈاکٹر حفیظ اللہ صاحبؒ کے گھر حاضر ہوا، حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ اس وقت ان کے موجودہ مکان کی بیٹھک کے ایک کونہ میں سر جھکائے بالکل خاموش تشریف فرماتھے، نہ بیان تھا، نہ دعا تھی، مگر عجیب پر کیف مجلس تھی، حاضرین کے قلوب آپ کے فیضانِ صحبت سے سیراب ہو رہے تھے، اور جنہیں حق تعالیٰ نے نورِ باطن عطا فرمایا ہے نہ جانے انہیں کس قدر نفع ہوا ہوا ہو گا؟ یہ طفیل مکتب اور عشق و محبت سے بیگانہ جب گھر واپس پہنچا تو بے ساختہ زبان پر حق تعالیٰ جلس شانہ کا ذکر مبارک جاری ہو گیا، جو اس سے پہلے زبان پر جاری نہ تھا، اس غیر معمولی کیفیت پر مجھے تعجب ہوا، لیکن فوراً ہی ذہن میں آیا کہ یہ سب حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کا فیض ہے، اور اسی وقت سے حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی عظمت و محبت دل میں اتر گئی۔

حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی یہ سب سے پہلی زیارت اور خدمت اقدس میں حاضری تھی اس کے بعد پھر کبھی سکھر میں حضرتؒ کی زیارت نہیں ہوئی۔

ناچیز جامعہ اشرفیہ والس روڈ سکھر میں حضرت والد ماجدؒ اور دیگر اساتذہ کرامؒ سے درسِ نظامی کی کتابیں پڑھتا رہا اور جب ”موقوف علیہ“ تک کتابیں پڑھ لیں، تو ۹۰-۱۳۸۹ھ میں دورہ حدیث کے لئے حضرت والد ماجدؒ نے دارالعلوم کراچی میں سیدی و مولائی حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں بھیج دیا جو ناچیز کے لئے نہایت مبارک اور مسعود ثابت ہوا۔

## دومرشد

دارالعلوم کراچی پہنچ کر مرشدِ اول سیدی مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور تعلیم شروع ہو گئی، ان دنوں پاکستان میں ہفتہ وار سرکاری چھٹی اتوار کو ہوتی تھی، چنانچہ اتوار کے دن صبح 11:30 بجے اور 12:30 بجے کے درمیان حضرت مفتی صاحبؒ کی عام مجلس ہوتی تھی، شہر کراچی اور دارالعلوم کے قرب و جوار سے بہت سے حضرات تشریف لاتے اور مجلس میں شریک ہوتے، دوسری مجلس جمعرات کے روز عصر کے بعد ہوتی، اور ویسے روزانہ بھی پچھرے عصر کے بعد حضرت مفتی صاحبؒ دارالافتاء کے سامنے والے چبوترہ پر تشریف لے آتے اور کچھ احباب و اساتذہ حاضر خدمت ہوتے، ناچیز بھی حسب توفیق ان مجالس خیر میں شریک ہوتا رہتا تھا۔

حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی فیض رسانی سے چونکہ ناچیز پہلے ہی متأثر ہو چکا تھا اس لئے آپ کی مجلس کی جستجو پیدا ہوئی، معلومات کرنے پر علم ہوا کہ پاپوش نگر میں مطب کے قریب جمعہ کے روز عصر کی نماز کے بعد حضرتؒ کی مجلس عام ہوتی ہے، چنانچہ وہاں حاضری ہوئی اور حضرت کی زیارت اور مبارک مجلس میں شرکت کی سعادت نصیب ہوئی، اور پھر الحمد للہ سالہ سال تک پابندی سے جمعہ کے روز شرکت ہوتی رہی پھر وفات سے چند سال پیشتر بجائے جمعہ کے، پیر کو حاضری ہوتی رہی، اور وفات تک یہ نعمتِ کبریٰ حق تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے عنایت فرمائی۔

کراچی پہنچ کر اور بھی بہت سے اکابر و مشائخ کی زیارت نصیب ہوئی، لیکن دلی مناسب اور قلبی رجحان اول حضرت مفتی صاحب نور اللہ مرقدہ کی طرف، اور

پھر حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی طرف رہا، اور اسی ترتیب سے ناچیز نے ان دونوں بزرگوں سے اصلاح و تربیت کا تعلق قائم کیا، اس طرح حق تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے ناچیز کو ان دونوں بزرگوں سے وابستہ فرمایا اور ان کی مجالس میں شرکت کی خوب سعادت بخشی، حضرت مفتی صاحبؒ کی خدمت میں تقریباً پانچ سال اور حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی خدمت میں پندرہ سال رہنے کی توفیق میسر ہوئی، مجھ حقیر پر ان بزرگوں کی بڑی شفقتیں اور عنایتیں رہیں جس کی ایک خاص وجہ یہ بھی تھی کہ حضرت والد ماجد رحمۃ اللہ علیہ کا ان دونوں اکابر سے بہت گہرا اور خاص تعلق تھا، اس لئے بھی یہ دونوں مجھ پر مشل باب کے شفیق اور مہربان تھے۔

### حضرت ڈاکٹر صاحبؒ سے اصلاحی تعلق

شروع میں دورہ حدیث سے فارغ ہونے کے بعد باقاعدہ بیعت و اصلاح کا تعلق حضرت مفتی صاحبؒ سے قائم کیا، لیکن ساتھ ہی بحمد اللہ جمعہ کو پابندی سے حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی مجلس میں حاضری ہوتی رہی، پھر جب حضرت مفتی صاحبؒ اللہ تعالیٰ کو پیارے ہو گئے تو باقاعدہ اصلاحی تعلق حضرت ڈاکٹر صاحبؒ سے قائم کیا، ایک بار بیعت کی درخواست بھی پیش کی، لیکن حضرتؒ نے فرمایا حضرت مفتی صاحبؒ سے بیعت کا قوی ترین تعلق ہوتے ہوئے مجھ سے بیعت کی ضرورت نہیں ہے، چنانچہ پھر ناچیز نے اصرار بھی نہیں کیا، کیونکہ بیعت ہونا ضروری نہیں البتہ اصلاح ضروری ہے، اور یہی اصل چیز ہے، وہ الحمد للہ جاری رہی۔

### حضرت ڈاکٹر صاحبؒ کی مجلس

اوپر عرض کیا کہ شروع میں حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ کی مجلس پاپو شنگر میں جمعہ

کے روز ہوا کرتی تھی، اس مجلس میں پہلے حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کے مفہومات سنائے جاتے تھے اس کے بعد حضرت والا کا مختصر بیان ہوتا تھا، اور آخر میں حضرت اپنے مخصوص انداز میں طویل مگر بڑی والہانہ دعاء فرماتے تھے۔ کچھ عرصہ کے بعد مفہومات پڑھوانے کا سلسلہ موقوف ہو گیا، صرف حضرت ہی کا بیان ہوتا، اور والہانی دعاء ہوتی، اور مجلس بھی بجائے پاپوشنگر کے حضرت کے مکان واقع نار تھناظم آباد ایف بلاک میں ہونے لگی اور پھر وفات تک گھر ہی پر یہ مبارک مجلس جاری رہی۔

### حضرت کا اندازِ بیان

حضرت کا اندازِ بیان الیامنفرد اور دلنشیں تھا کہ الفاظ میں اس کا نقشہ کھینچنا کم از کم مجھ ناچیز کے لئے مشکل ہے، لہجہ کی شیرینی، ادب کی سلاست، الفاظ کی روانی، اور مضمون کی جامیعت، یہ سب خوبیاں اس بے تکلفی سے جمع تھیں کہ بالکل شیر و شکر معلوم ہوتی تھیں اور ان سب پر للہیت اور روحانیت اس قدر غالب تھی کہ بیان کا براہ راست دل پر اثر ہوتا، مجلس میں ایک شخص بھی ایسا نہ ہوتا جس پر حضرت کی باتوں کا اثر نہ ہوتا اور اس پر کمال یہ کہ حضرت کا یہ انداز ہمہ وقتی تھا، اس لئے ناچیز اتنا ہی کہہ سکتا ہے کہ ایسا شفقت بھرا اندازِ بیان حضرت ہی کا امتیازی نشان تھا، قارئین حضرت کی مطبوعہ مجلس "افاداتِ عارفی" سے اس کا کچھ اندازہ کر سکتے ہیں۔

### حضرت تھانوی کی تعلیمات کا عملی نمونہ

حضرت رحمۃ اللہ علیہ، حضرت تھانوی قدس سرہ کی تعلیمات کا چلتا پھرتا، جیتا

جاگتا، نمونہ اور ان کے مزاج و مذاق کے سچے امین تھے، چنانچہ آپ کی مجلس کا اصل محور اور مرکزی نقطہ تعلیمات اشرفیہ اور مزاج اشرف کا بیان ہوتا، ہر مجلس میں مختلف انداز سے ذوق اشرف کی تفسیر و تشریح فرمایا کرتے اور فرماتے مجھے اپنا ذوق نہایت عزیز ہے، اور شیخ سے جو چیز حاصل کی جاتی ہے وہ یہی ہے، حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ بھی اس کی بڑی حفاظت فرماتے تھے اور تلقین کرتے تھے اور آج کل سب سے زیادہ اسی کا فقدان ہے، اور نیز حضرت تھانویؒ کے ملفوظات و مواعظ اور تصنیفات و تالیفات کا جو عطر میمون حضرتؐ کے پاس تھا بس اُسی سے تمام اہل مجلس کو مہر کیا کرتے تھے اور ذوق اشرف کے بیان کے وقت اکثر یہ شعر سنایا کرتے تھے

عارفی میرا ہی دل ہے محرم ناز و نیاز  
 بعد میرے رازِ حسن و عشق سمجھائے گا، کون  
 بعض مرتبہ فرماتے بھی! میں نہ عالم ہوں، نہ مفہم، نہ مدرس ہوں نہ مقرر، نہ  
 خطیب ہوں نہ واعظ کہ نئے نئے وعظ کہوں یہ علماء کا کام ہے، میں نے حضرتؐ  
 حکیم الامم، مجدد الاملہ حضرت تھانوی قدس سرہ کی فیضِ صحبت سے کچھ باتیں  
 اخذ کی ہیں جن سے مجھ کو بہت نفع ہوا ہے، وہ سب مستند و معتر ہیں، وہی باتیں  
 تمہارے سامنے بیان کرتا رہتا ہوں اور ان کا تکرار کرتا ہوں، اور دین کی باتوں کا  
 تکرار بھی بلاشبہ مفید ہے اور اس کا ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ جب کوئی بات بار بار  
 کہی جائے، اور کان میں پڑتی رہے تو آخر وہ دل میں جم جاتی ہے اور پھر عمل کی  
 توفیق بھی ہو جاتی ہے۔

## حضرت تھانویؒ کی تعلیمات کا خلاصہ

چنانچہ حضرت رحمۃ اللہ علیہ اپنی پُر اثر مجالس میں اکثر تعلیمات اشرفیہ کا خلاصہ اور لب لباب ارشاد فرمایا کرتے تھے، ان میں سے چند اہم اور زیادہ سے زیادہ مفید باتیں قارئین کی خدمت میں حاضر ہیں، ان کو لیجئے اور عمل کر کے دونوں جہاں کی سرفرازی حاصل کیجئے۔ اللہم وفقنا، اللہم وفقنا، آمين

### اتباعِ سنت

حضرت رحمۃ اللہ علیہ اپنی مجالس میں اتباعِ سنت پر بہت زور دیا کرتے تھے، اور بہت کثرت سے اس کا بیان فرماتے، اور اس کی اہمیت ذہن نشین فرماتے، کبھی فرماتے، ہمارے سلسلہ میں باطنی نفع جلد شروع ہونے کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے یہاں اتباعِ سنت اصل چیز ہے، اول بھی یہی ہے اور آخر بھی یہی ہے، اس کا بہت اہتمام کرنا چاہیے، کبھی فرماتے بھی اتباعِ سنت ایسی عظیم نعمت ہے کہ اگر بلا قصد وارادہ بھی اس پر عمل ہو جائے تب بھی نفع سے خالی نہیں ہے، اور کبھی فرماتے اتباعِ سنت حق تعالیٰ تک پہنچنے اور ان کے نزدیک محبوب ہونے کا سب سے زیادہ محفوظ و مامون اور سہل ترین راستہ ہے۔

ایک بار فرمایا مجھے بچپن ہی سے یہ خیال تھا کہ کوئی ایسی جامع کتاب ہو جس میں زندگی کے تمام شعبوں کے متعلق رسالت مآب ﷺ کی تعلیمات اور سنتیں مستند اور معتبر کتابوں سے جمع ہوں، تاکہ اس کو پڑھ کر ہر شخص بآسانی عمل کر سکے، الحمد لله ثم الحمد لله ”اسوہ رسول اکرم ﷺ“، اسی جذبہ کے تحت لکھی گئی ہے، جس کی خصوصیت یہ ہے کہ اقوال کہیں نہیں ہے یعنی اپنی طرف سے کوئی بات

نہیں کہی گئی جو کچھ بھی ہے، وہ **قال** ہے یعنی ہر بات رسالت مآب ﷺ کے ارشادات سے ثابت ہے، چنانچہ اس میں زندگی کے مختلف حالات کے متعلق تقریباً ۶۵ رعنوانات ہیں، ہر عنوان کے تحت احادیث ہی جمع کی گئی ہیں۔

### حضرت مجد دالف ثانیؒ اور اتباع سنت

حضرتؒ نے اتباع سنت کے موضوع پر بیان کرتے ہوئے کئی بار حضرت مجد دالف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ واقعہ بھی سنایا کہ جب حضرت مجد دالف ثانیؒ تمام علوم ظاہرہ پڑھ کر فارغ ہو گئے اور قرآن و سنت کے تمام علوم پر یہ طولی حاصل کر چکے تو ایک روز فرمانے لگے تمام علوم ہم نے حاصل کر لئے، ان خانقاہوں میں بیٹھنے والے درویشوں کے پاس کون سے علوم ہیں؟ چل کر دیکھنا چاہئے!

چنانچہ سب سے پہلے حضرت خواجہ باقی باللہ رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ حضرت آپ کے یہاں وہ کون سے علوم ہیں، جن کا آپ درس دیتے ہیں؟ فرمایا: ہماری خانقاہ میں رہو، علم ہو جائے گا، حضرت مجد دالف ثانیؒ ان کی خانقاہ میں رہ پڑے اور حضرت خواجہ باقی باللہ کے حلقة ارادت میں داخل ہو کر ان کی راہنمائی میں ذکر و شغل اور اصلاح باطن میں مشغول ہو گئے جس سے ان پر ایسے علوم آشکارا ہوئے جنہیں دیکھ کر حضرت مجد دالف ثانیؒ دنگ رہ گئے اور بالآخر اس مقام کو پہنچ گئے کہ ان کا باطن چمک گیا اور قلب ذکر الہی کے انوار سے منور ہو گیا، اور حضرت خواجہ باقی باللہ رحمۃ اللہ علیہ نے ان کو خلافت سے نواز دیا۔

اس کے بعد حضرت مجد دصاحبؒ دوسرے سلسلہ کے کسی بزرگ کی خانقاہ میں تشریف لے گئے، اور ان سے بھی دریافت کیا کہ حضرت! آپ کون سے علوم

کی تعلیم دیتے ہیں؟ فرمایا یہاں رہو پتہ چل جائے گا، چنانچہ حضرت مجدد صاحبؒ ان بزرگ کی خانقاہ میں رہ پڑے اور ان کی ہدایت کے مطابق تربیت باطن میں مشغول ہو گئے جس کے نتیجہ میں باطن میں ایسی ترقی ہوئی جو اس سے پہلے کبھی نہ ہوئی تھی اور ایسے ایسے علوم قلب پر وارد ہوئے جو نہ کسی کتاب میں پڑھے اور نہ آج تک کسی سے سنبھال سکا۔ بالآخر ان بزرگ نے بھی فرمایا کہ ہمارے یہاں جو کچھ سکھایا جاتا ہے، آپ کو سکھا دیا۔

اب حضرت مجدد صاحبؒ تیرے سلسلہ کے کسی بزرگ کی خدمت میں حاضر ہوئے، اور ان سے بھی بھی پوچھا کہ حضرت! تمام علوم کا درس تو اہل مدارس اور اہل علم دیا کرتے ہیں، آپ کے یہاں کون سے علوم کی تعلیم ہوتی ہے، فرمایا ہمارے علوم کا تعلق حال سے ہے، قال سے نہیں ہے، اگر آپ انہیں سمجھنا اور حاصل کرنا چاہتے ہو تو کچھ عرصہ ہماری خدمت میں رہو، انشاء اللہ تعالیٰ آپ کو بھی ان کا علم ہو جائے گا، چنانچہ حضرت مجدد صاحبؒ ان کی خانقاہ میں مقیم ہو گئے اور ان کی ہدایات کے مطابق اصلاح قلب اور تربیت ظاہر و باطن میں مشغول ہو گئے، اور چند ہی روز میں پہلے سے کہیں زیادہ حق تعالیٰ کا قرب محسوس ہونے لگا، اور باطنی علوم کا دریا دل میں بہنے لگا، جس کا آج تک دل میں خیال بھی نہ گزرا تھا، اور ان بزرگؒ نے بھی حضرت مجدد صاحبؒ کو فرمایا: جو کچھ ہمارے یہاں سکھایا اور بتایا جاتا ہے وہ آپ کو سکھا دیا۔

اس کے بعد حضرت مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ چوتھے سلسلہ کے کسی بزرگ کی خدمت میں تشریف لے گئے اور ان سے بھی عرض کیا یا حضرت! آپ کن علوم

کا درس دیتے ہیں، آپ کے یہاں کون کون سی کتابیں پڑھائی جاتی ہیں؟ ان بزرگ نے جواب دیا اگر ہمارے یہاں رہ جاؤ تو ان علوم کا کچھ اندازہ ہو سکتا ہے، محض زبانی بات چیت سے سمجھ میں آنا مشکل ہے، چنانچہ حضرت مجدد صاحبؒ ان سے بھی بیعت ہو گئے اور ان کی خانقاہ میں تھہر گئے اور جس جس طرح انہوں نے ذکر و شغل اور مراقبہ کرنے کو کہا اسی طرح کرنے لگے اور ان کی راہنمائی میں مقامات باطن طے کرنے لگے، اور بہت جلد تمام مقامات طے کر لئے اور ان بزرگ نے بھی حضرت مجدد صاحبؒ کو جو کچھ سکھانا تھا، سکھا دیا۔

اس طرح حضرت مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کو تمام علوم ظاہرہ حاصل کرنے کے بعد تربیتِ باطن کے چاروں سلسلوں چشتیہ، نقشبندیہ، قادریہ اور سہروردیہ کے مشائخ کی جانب سے باطنی علوم کی نعمتِ عظیمی نصیب ہوئی اور آپ ظاہری اور باطنی علوم سے مالا مال ہوئے۔ اس کے بعد حضرت مجدد صاحبؒ نے قربِ خداوندی کی لامتناہی منزليں طے کرنی شروع کیں اور ان کے دل میں بے پناہ علوم کا سمندر ٹھاٹھے مارنے لگا، اور پیغمبرانہ علوم کا مشاہدہ ہونے لگا جیسے حضرت عارف رومیؒ کا شعر ہے

بنی اندر خود علوم انبیاء  
بے کتاب و بے معید و اوستا

حضرت مجدد صاحبؒ فرماتے ہیں کہ پھر ایک وقت ایسا بھی آیا کہ خود سرکار دو عالمؐ نے اپنے دستِ مبارک سے میرے سر پر گپڑی باندھی اور مجدد ہونے کی خلعت سے نوازا، اس کے بعد بہت تیزی سے عروج ہوا، اور اس قدر

ترقی ہوئی کہ بیان نہیں کر سکتا، تمام حجابات مرفع ہو گئے بس ایک حجاب، حجاب اکبر میرے اور حق تعالیٰ کے درمیان رہ گیا، اور میں ایسے مقام نازک پر پہنچ گیا کہ اگر زبان کھلوں اور اپنے مانی الصمیر کو ظاہر کروں تو علماء عطا ہر مجھ پر کفر کا فتویٰ دیں، اور علماء باطن مجھے ملحوظ نہیں، لیکن مجھے سوائے خدا کے کسی کی پرواہ نہیں۔

پھر فرمایا اس بلند مقام پر پہنچ کر مجھے جو چیز سب سے اہم اور باطن کی تمام کامیابیوں کا سرچشمہ اور حق تعالیٰ تک پہنچنے کا سب سے آسان اور اسلام راستہ معلوم ہوا، اور جو میری سب سے بڑی آرزو اور تمنا رہی وہ یہ ہے کہ حق تعالیٰ مرتبے دم تک صرف اور صرف صلاللہ علیہ سلیمان کی سنتوں کے اتباع کی توفیق عطا فرمائے اور اسی پر خاتمہ ہو، آمین۔

نکل جائے دم تیرے قدموں کے نیچے  
یہی دل کی حرث بھی آرزو ہے

### حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ اور اتباع سنت

حضرت ڈاکٹر صاحب اتباع سنت کے متعلق حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ واقعہ بھی بار بار سنایا کرتے تھے کہ ایک بار حضرت تھانوی نے اتباع سنت کے موضوع پر وعظ کہا، دورانِ وعظ رحمت عالم صلاللہ علیہ سلیمان کی کھانے کی چیزیں بھی ذکر کیں، جن میں آپ کی ایک مرغوب اور پسندیدہ غذالوکی بھی بیان کی، اس کے بعد حضرت تھانوی نے دیکھا کہ ان کے گھر میں روزانہ لوکی پکنے لگی، جب کئی روز گزر گئے تو ایک روز حضرت نے اہلیہ محترمہ سے دریافت کیا کہ کیا بات ہے، روزانہ لوکی پک رہی ہے؟ اہلیہ محترمہ نے عرض کیا، آپ ہی نے وعظ میں بیان فرمایا تھا

کہ آنحضرت ﷺ کو لوکی بہت پسند تھی، یہ سن کر اسی دن سے میں نے بھی اس کا اہتمام شروع کر دیا اور خادم سے کہدیا کہ جب تک لوکی کی فصل چلے تم لوکی ہی لاتے رہنا، یہ سن کر حضرت رحمۃ اللہ علیہ لرز گئے، اور دل دل میں سوچنے لگے کہ ہم صحیح سے شام تک قرآن و سنت کا درس دیتے ہیں، مگر ہم میں کبھی اتباع سنت کا ایسا جذبہ پیدا نہ ہوا جیسا اس خاتون کے دل میں پیدا ہوا، اسی وقت سے حضرت تھانویؒ نے اپنی ہر نشست و برخواست، چال ڈھال، وضع و قطع، بول و چال غرض کہ ہر ہیئت و حالت کا جائزہ لینا شروع کیا اور تین دن تک اپنی ہر ہر بات کو سنت کے معیار پر جانچا اور سنت کے مطابق پا کر حق تعالیٰ کا شکرداد کیا۔

سلسلہ اشرفیہ سے وابستہ حضرات پر لازم ہے کہ اتباع سنت کو مضبوطی سے تھا میں اور اس میں ذرا کمی کوتا ہی نہ ہونے دیں، اگر اتباع سنت نہیں ہے تو کچھ نہیں ہے، خواہ ہوا پر اڑتا ہو یا پانی پر چلتا ہو۔

### رجوع الی اللہ

حضرت رحمۃ اللہ علیہ اپنی مجالس میں اتباع سنت کے بعد جس اہم بات کی طرف توجہ دلایا کرتے تھے، وہ رجوع الی اللہ یعنی اپنے ہر کام میں حق تعالیٰ کی طرف رجوع کرنا اور دعاء کرنا، بہت کثرت سے حضرتؒ اس کو بیان فرمایا کرتے تھے، کبھی فرماتے ہر طرف حادثات ہیں، سانحات ہیں، واقعات ہیں، پریشانیاں ہیں، دشواریاں ہیں، تکلیفیں ہیں، مصیبتوں ہیں، خطرناک بیماریاں ہیں، منکرات اور فواحشات اور بے حیائی و بے غیرتی کا سیلا ب ہے، ایسے حالات میں نجات کا صرف اور صرف یہی راستہ ہے کہ حق تعالیٰ جل شانہ کی طرف رجوع کیا

جائے، اسی سے عافیت مانگی جائے، کیونکہ سب کچھ اسی کی مشیت کے مطابق ہو رہا ہے اور وہی ہر طرح قادر ہے جو اس کی طرف رجوع ہو گا اس کو ضرور پناہ ملے گی۔

بہتر یہ ہے کہ شب کے اخیر حصہ میں اٹھ کر بیٹھ جائیں اور بارگاہ الہی میں نیاز مندانہ ہاتھ پھیلادیں اور التجاء کریں یا اللہ! آپ ان سب پریشانیوں سے نجات عطا فرمائیے اور حفاظت فرمائیے، ہمارے قلوب کی صلاحیتیں درست فرمادیجئے، ایمانوں میں تازگی عطا فرمائیے، تقاضائے ایمانی بیدار فرمائیے، ہمارے دلوں میں گناہوں سے فرست دیجئے، اور غیرت پیدا فرمادیجئے۔

یا اللہ! ہمیں ظاہری و باطنی ہلاکتوں سے بچا لیجئے یا اللہ! اپنی مغفرت و رحمت کا مورد بنا لیجئے اور عذاب نار سے بچا لیجئے۔

جب بھی کوئی کام کرنا ہو بڑا ہو یا چھوٹا، آسان ہو یا مشکل، علمی ہو یا عملی، دینی ہو یا دنیوی فوراً دل میں اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع ہو جائیں، اور عرض کریں یا اللہ! آپ میری مدد فرمائیے، آسان فرمادیجئے، پورا فرمادیجئے، قبول فرمادیجئے، پھر دیکھئے آپ کے کاموں میں کیسی آسانی اور سہولت پیدا ہوتی ہے۔

ایک مرتبہ حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا معمول بیان فرمایا کہ حضرتؐ کا معمول تھا کہ جب کوئی شخص حضرت سے کوئی بات دریافت کرتا تو جواب سے پہلے حضرت دل ہی دل میں فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع ہوتے اور جواب دینے میں حق تعالیٰ سے مدد چاہتے، چنانچہ اس کے بعد بتوفیق اللہ جو جواب مرحمت فرماتے وہ ہر لحاظ سے کامل ہوتا یہ سب رجوع الی اللہ کی برکت تھی، آج بھی جو شخص چاہے اس نسخہ کو آزمائے۔

آج کل لوگ بیماریوں میں پریشانیوں میں، تکالیف وغیرہ میں ظاہری تدایر تو بہت کرتے ہیں مگر حق تعالیٰ جو قادر مطلق ہیں ان کی طرف رجوع نہیں کرتے اور رجوع ہوتے ہیں وہ پوری توجہ اور یقین سے رجوع نہیں ہوتے جس کے نتیجہ میں وہ رجوع الی اللہ کی برکات سے محروم رہتے ہیں، حق تعالیٰ کی طرف بالکل عاجز و محتاج بن کر بھکاری اور سوالی بن کر رجوع ہونا چاہیے، اور پورے یقین و اعتماد کے ساتھ دعا کرنی چاہیے۔

### وساوس و خطرات کا نیا علاج

حضرت رحمۃ اللہ علیہ اس موضوع پر بھی بڑے شرح و بسط کے ساتھ کلام فرمایا کرتے تھے، چنانچہ ایک مرتبہ ان کا ایک ایسا علاج بیان فرمایا جو نہایت آسان اور وساوس کو ختم کرنے والا ہے، فرمایا قلب و ذہن میں خواہ کتنے ہی خبیث اور گندے خیالات آئیں، کفر و شرک کے اور دمکٹ ناپاک وساوس آئیں، جنہیں زبان پر لانا بھی ناقابل تخلی ہو، ہرگز ان سے نہ گھبرائیں اور قطعاً ان کی پرواہ نہ کریں، بلکہ فوراً دل میں حق تعالیٰ کی طرف رجوع کریں اور عرض کریں یا اللہ! یہ سب وساوس و خطرات نفس و شیطان کے پیدا کردہ ہیں، یا اللہ! میں ان سے بیزار ہوں اور بری ہوں، آپ سے عرض کرتا ہوں میرا ان سے کوئی واسطہ نہیں ہے کچھ تعلق نہیں ہے یا اللہ! آپ مجھ سے ان پر مُواخذہ نہ فرمائیے گا، اتنا کرنے کے بعد بے فکر اور مطمئن ہو جائیں، تمہیں ان سے کچھ ضرر نہ پہنچے گا، اور بہت جلد وہ دفع ہو جائیں گے، اور آئندہ بھی جب کبھی کوئی پریشان کن خیال آئے اس کا یہی علاج کر لیا کریں۔ بلاشبہ یہ علاج بہت مفید ہے اور بالکل نیا ہے، ہر

شخص اس کے ذریعہ اپنے وساوس و خطرات کا کامیابی سے علاج کر سکتا ہے۔

### معمولات پر مداومت

حضرت رحمۃ اللہ علیہ معمولات کی پابندی اور ان پر ہمیشگی کی بہت تاکید فرمایا کرتے تھے اور خود بھی معمولات کے بیحد پابند تھے، ایک بار فرمایا: الحمد للہ! میرے معمولات ناگہ نہیں ہوتے، پابندی کرتے کرتے اب ان کی ایسی عادت ہو گئی ہے جب ان کا وقت آتا ہے بغیر کسی تکلیف کے خود بخود پورے ہونے لگتے ہیں۔

ایک مرتبہ معمولات کی پابندی کے سلسلہ میں ایک اہم گریہ ارشاد فرمایا کہ جب کوئی ایسا عذر یا کوئی ایسی مشغولیت پیش آئے جس سے معمول فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو بھی معمول کو ناگہ نہ کریں، بلکہ اگر پورا نہ کر سکیں تو آدھا ادا کریں، آدھا نہ کر سکیں تو تہائی ادا کر لیں۔ مثلاً پوری تسبیح نہ پڑھ سکیں تو تینتیس (۳۳)، تینتیس (۳۳) مرتبہ پڑھ لیں ورنہ گیارہ مرتبہ، یہ بھی مشکل ہو تو تین تین مرتبہ یہ بھی نہ کر سکیں تو ایک مرتبہ ہی پڑھ لیں، اور اس تفضیل کے مطابق تمام معمولات مختصر کر لیا کریں، اگر کبھی معمول بالکل ہی ناگہ ہو جائے تو اس وقت استغفار سے تلافی کر لیں اور فقہی اعتبار سے گواں معمولات کی قضاۓ نہیں ہے، لیکن نفس کو آزادی سے بچانے کے لئے کسی دوسرے وقت اس معمول کو اداء کر لیا کریں، ایسا کرنے سے تمہارا نفس وقت پر معمول پورا کرنے پر آمادہ ہو جائے گا۔ تاہم اگر کبھی کسی سخت مجبوری کی وجہ سے ایسا ہو جائے کہ ان صورتوں میں سے کسی صورت پر عمل نہ کر سکے تو اس وقت کم از کم استغفار ہی سے تلافی کر لیا کریں۔

ایک روز حضرتؐ نے اپنا طرزِ عمل بیان فرمایا کہ جب میں صبح مطب جاتا

ہوں تو مطلب پہنچنے تک گاڑی ہی میں تمام تسبیحات کا معمول پورا کر لیتا ہوں، لیکن جب کبھی کسی وجہ سے مجھے ناغہ کا اندیشہ ہوتا ہے تو تینتیس تینتیس بار ورنہ گیارہ گیارہ مرتبہ، ورنہ تین تین بار ادا کر لیتا ہوں۔

اس وضاحت کے بعد معمولات پر استقامت اور ان کی پابندی اس قدر آسان ہو گئی جو بیان سے باہر ہے، حادثات و سانحات زندگی کا لازمہ ہیں اور معمولات میں اکثر یہی مخل ہوتے ہیں، حضرتؐ کی اس راہنمائی سے ایک بہت ہی آسان راہ عمل معلوم ہو گئی، اب بھی اگر معمول ترک ہو تو سوائے غفلت و سستی کے اور کیا کہا جا سکتا ہے جو اس راہ باطن میں سالک کے لئے بڑے راہزین ہیں۔

### مستحبات پر عمل

حضرت رحمۃ اللہ علیہ مستحبات پر عمل کرنے اور ان پر مداومت کرنے کی بھی بطور خاص تلقین فرمایا کرتے تھے، بالخصوص اہل علم میں ترک مستحبات کا مرض عام پایا جاتا ہے، چنانچہ ایک مرتبہ دارالعلوم کراچی تشریف لائے اور دوپہر کو آرام کرنے کے لئے حضرت ناظم صاحبؒ کے کمرہ میں آرام فرمائیا ہوئے ناچیز اور چند خدام خدمت کے لئے حاضر تھے۔ حضرتؐ کی عجیب شان تھی افادہ کا اس قدر غلبہ تھا کہ کوئی وقت اس سے خالی نہ جاتا، اس آرام کے وقت میں بھی افادات کا سلسلہ جاری تھا، ناچیز نے عرض بھی کیا حضرت! یہ آپ کے آرام کا وقت ہے کچھ دیر آرام فرمائیجئے، فرمایا! بھی ہمارا یہی آرام ہے اور پھر مستحبات پر عمل اور ان کی پابندی کی تلقین فرماتے رہے، اسی دوران یہ بھی فرمایا: ایک حدیث پاک کا مضمون ہے کہ حضور اکرم ﷺ ہر کام دائمیں جانب سے کرنے کو پسند فرمایا کرتے تھے، چنانچہ میں

بھی اس کا خیال رکھتا ہوں، حتیٰ کہ نماز کے اندر بھی خیال ہی خیال میں رکوع میں جاتے وقت پہلے دایاں ہاتھ گھٹنوں پر رکھتا ہوں، پھر بایاں اور رکوع سے اٹھتے وقت پہلے بایاں ہاتھ اٹھاتا ہوں، پھر دایاں، اسی طرح سجدہ میں جاتے وقت پہلے دایاں گھٹنا اور ہاتھ زمین پر رکھتا ہوں اور پھر بایاں اور اٹھانے میں پہلے بایاں پھر دایاں یہ سب بلا تکلیف اور بظاہر یکسانیت کے ساتھ ہوتا ہے۔ اس وقت حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی سنت پر عمل کرنے کی گہرائی کا اندازہ ہوا۔ رحمہ اللہ تعالیٰ۔

اس کے بعد اذان ہوئی، حضرتؐ نے اذان کا جواب دیا اور اذان کے بعد وضوء کے لئے غسل خانہ تشریف لے گئے اور وضوء کے لئے پڑے پر بیٹھے، لیکن حضرتؐ کی قبلہ کی طرف سے پشت ہو گئی، کیونکہ غسل خانہ میں پانی جانے کا رخ ایسا ہے کہ اگر اس کے مطابق کوئی بیٹھے تو قبلہ کی طرف بالکل پشت ہو جاتی ہے، مگر حضرتؐ نے پڑہ کا رخ گھما کر قبلہ رخ کر دیا اور وضو فرمایا، اور ارشاد فرمایا کہ آدمی کو حتیٰ الامکان مستحب پر عمل کرنا چاہیے۔ اس وقت آنکھیں کھلیں اور علم ہوا کہ اس طرح بھی مستحب پر عمل ہو سکتا ہے۔

### نظام الاؤقات

حضرت رحمۃ اللہ علیہ نظام الاؤقات کی سب سے زیادہ تاکید فرمایا کرتے تھے، خود بھی نظام الاؤقات کے پابند تھے، اور دوسروں کو بھی اس کی تلقین کرتے تھے، نظام الاؤقات کی پابندی میں حضرت رحمۃ اللہ علیہ، حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا بالکل عملی نمونہ تھے، صبح سے شام تک کی تمام تر زندگی ایک مضبوط اور مربوط نظام الاؤقات کے تحت گزرتی تھی، مضمون کے طویل ہونے کے اندیشہ سے اس

کی تفصیل چھوڑتا ہوں۔

اس بارے میں حضرت رحمۃ اللہ علیہ اکثر حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کے حالات سنایا کرتے تھے، اور حضرت شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ کا حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کے یہاں تشریف لانا، اور حضرت تھانوی کا حضرت شیخ الہند سے اجازت لیکر بیان القرآن لکھنے کا معمول پورا کرنے کے لئے جانے کا واقعہ بھی اکثر سنایا کرتے تھے۔ بہر حال نظام الاوقات کی پابندی کا میا ب زندگی گزانے کے لئے بیحد ضروری ہے، بغیر اس کے دین و دنیا کی کوئی قابل قدر ترقی اور فلاح ممکن نہیں۔

### تسویجات پڑھنے کا طریقہ

حضرت رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے کہ لوگ تسویجات تو پڑھتے ہیں، مگر ان کے پڑھنے کا جو طریقہ ہے وہ اکثر کو معلوم نہیں ہے، اسی لئے تسویجات پڑھنے سے پورا نفع نہیں ہوتا۔

تسویجات پڑھنے کا اصل طریقہ یہ ہے کہ جب استغفار کی تسبیح پڑھنے لگیں تو پہلے یہ تصور کر لیں کہ یا اللہ! میں آپ کا ایک خطا کار بندہ ہوں، گناہوں کا مرتكب ہوں، طرح طرح کی غفلتوں اور کوتا ہیوں کا شکار ہوں، یا اللہ! ان گناہوں اور ان غفلتوں اور کوتا ہیوں کو آپ کے سوا کوئی معاف کرنے والا نہیں ہے، لہذا آپ سے ان گناہوں کی معافی اور گناہوں کی خباثت و گندگی سے پاک و صاف ہونے کے لئے استغفار کرتا ہوں، اس کے بعد پوری توجہ سے استغفار کی تسبیح پڑھیں۔

جب دور دشیریف کی تسبیح پڑھنے لگیں تو پہلے یہ تصور کر لیں کہ رسالت مآب علیہ السلام ہمارے سب سے بڑے محسن ہیں، آپ نے ہمارے خاطر کیسی کیسی تکلیفیں

برداشت کیں، آپ ہم پر کتنے شفیق و مہربان تھے، ہمارے لئے کیسی کیسی دعائیں مانگیں، آپ سے محبت کرنا اور آپ کے حقوق اداء کرنا ہم پر واجب ہے، لہذا آپ کا حق محبت اداء کرنے اور اپنے قلب میں آپ کی محبت پیدا کرنے کے لئے درود شریف پڑھتا ہوں، اس کے بعد توجہ سے درود شریف پڑھیں۔

جب تیرے کلمہ کی تسبیح یا سُبْحَانَ اللَّهِ یا الْحَمْدُ لِلَّهِ یا سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمُ۔

وغیرہ کی تسبیح پڑھیں، تو پہلے یہ تصور کریں کہ حق تعالیٰ کے ہم پر کتنے احسانات ہیں، بچپن سے لیکر اب تک ہمیں کتنی ان گنت نعمتیں عطا فرمائی ہیں، ایمان دیا، اسلام کی نعمت دی، اہل حق سے وابستہ فرمایا، اپنانام جپنے کی توفیق بخشی، ہم پر ان تمام نعمتوں کا شکر اداء کرنا واجب ہے اور صرف اسی سے حقیقی اور کامل محبت رکھنی چاہئے، لہذا حق تعالیٰ کی محبت پیدا ہونے کے لئے تسبیح پڑھتا ہوں اس کے بعد توجہ سے تسبیح پڑھیں۔

اس طرح تسبیحات پڑھنے سے بہت جلد نفع ہوتا ہے، ذکر کے انوار و برکات محسوس ہونے لگتے ہیں، اور بہت جلد اصلاح باطن میں نمایاں فرق معلوم ہونے لگتا ہے۔

### حسن نیت

حضرت رحمۃ اللہ علیہ صبح سے شام تک کے تمام جائز اور مباح کاموں اور دیگر فرائض و واجبات حقوق اللہ میں حسن نیت کی تاکید فرمایا کرتے تھے، فرماتے کہ حسن نیت ایسی عظیم دولت ہے جس کے صدقہ میں زندگی کے تمام لمحات عبادت و طاعت بن سکتے ہیں۔

فرماتے روزانہ صبح چند منٹ کے لئے بیٹھ جایا کریں اور دن بھر کے تمام بڑے بڑے کام شمار کریں اور ساتھ ساتھ نیت کرتے جائیں، یا اللہ یا کام آپ کے لئے کروں گا یا اللہ! فلاں کام بھی آپ کی رضا کے واسطے کروں گا، پھر آخر میں دعا کر لیں، یا اللہ! یہ تمام کام محض اپنی رضا کے لئے کرنے کی توفیق دیجئے، میری مدد فرمائیے، اس کے بعد امور دنیا میں قدم رکھئے، اب درمیان میں بار بار نیت کرنے کی ضرورت نہیں، صبح سے شام تک کی ایک بار نیت کافی ہے جس طرح نماز کے شروع میں ایک بار نیت کافی ہے، ہر کن میں نئی نیت کی ضرورت نہیں، اسی طرح یہاں بھی ہر ہر کام سے پہلے بار بار نیت کرنے کی ضرورت نہیں جب تک آپ از خود کوئی دوسری نیت نہ کریں گے پہلی نیت جاری رہے گی۔ پھر جب آپ گھر لوٹیں تو سونے سے پہلے چند منٹ کے لئے بیٹھ جائیں اور دن بھر کے کاموں کا جائزہ لیں کہ کتنے کام اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے کئے اور کتنے اس کے خلاف کئے، جتنے اللہ تعالیٰ کے لئے کئے، ان پر شکر ادا کریں اور جو غلط یا گناہ ہوئے ان پر ندامت و شرمندگی کے ساتھ حق تعالیٰ سے معافی چاہیں اور آئندہ اللہ تعالیٰ کی رضا کے مطابق کرنے کا عہد کریں۔

روزانہ اسی طرح کیا کریں، کچھ ہی روز میں زندگی کو حق تعالیٰ کی رضا کے مطابق گزارنے کا سلیقہ آجائے گا اور حسن نیت کی بدولت تمام لمحات زندگی عبادت و طاعت بن جائیں گے۔

### شفقت و رحمت

حضرت رحمۃ اللہ علیہ یوں تو بڑے جامع صفات اور جامع کمالات تھے، لیکن

ایک خاص صفت حضرتؐ میں ایسی ممتاز اور نمایاں تھی جو حضرتؐ کے ہر قول و فعل اور نشست و برخواست سے ظاہر تھی اور وہ آپ کی شان "شفقت و رحمت" تھی، آپ کا ہر اندازِ گفتگو اور اندازِ بیان اسی سے بھرا ہوا تھا، اول سے آخر تک سارا بیان رحمت ہی رحمت ہوتا، ایسا لگتا جیسے حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے یہاں نا امیدی اور مایوسی کا کوئی خانہ ہی نہیں ہے، کوئی کیسا ہی گناہگار، خطا کار اور سیاہ کار ہوتا، اگر ایک بار حضرتؐ کا بیان سن لیتا تو ہمیشہ کے لئے اس کی نا امیدی کا خاتمہ ہو جاتا۔

آپ کی شفقت و رحمت کا یہ بھی ایک انداز تھا کہ آپ روزانہ اپنے احباب و متعلقین کے لئے دعائیں فرمایا کرتے تھے اور فرماتے جب میں دعا شروع کرتا ہوں تو احباب کی صورتیں فلم کی ریل کی طرح سامنے آتی جاتی ہیں اور میں سب کے لئے دعا کرتا رہتا ہوں اور یہ بھی فرماتے جب تک میں سب کے لئے دعا نہ کر لوں سوتا نہیں ہوں، وفات سے کچھ روز پہلے ارشاد فرمایا: اب میرا یہ حال ہے کہ جب تک تمام اہلِ دارالعلوم کا اور اپنے تمام مریدوں کا خواہ وہ دنیا کے کسی کو نے میں ہوں، ان کے لئے دعا اور ان کی حفاظت کے لئے حصار نہ کرلوں اس وقت تک سوتا نہیں ہوں، اللہ اکبر! کس قدر شفقت تھی اپنے تعلق رکھنے والوں پر،

جزاہ اللہ تعالیٰ خیرالجزاء

### دعاء

حق تعالیٰ جل شانہ نے حضرت رحمۃ اللہ علیہ کو دعا کرنے کا بھی ایسا ممتاز اور والہانہ طریقہ عنایت فرمایا تھا جو کم از کم ناچیز نے حضرتؐ کے علاوہ اور کسی میں نہ

پایا، دعا کے دوران حضرت کی شان ”عارف باللہ“ بطور خاص ظاہر ہوتی، ایسا معلوم ہوتا جیسے دعا کا ایک جملہ حق تعالیٰ کی طرف سے القاء ہو رہا ہے اور حضرت و لاذبان مبارک سے ادا فرمائی ہے ہمیں بھی یہی انداز اپنانا چاہیے اسی طرح دعا کی عادت ڈالنی چاہیے، آخر میں حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی ایک دعا پر مضمون ختم کرتا ہوں۔

یا اللہ! ہمارے قلوب میں بیداری پیدا فرمادیجئے، ہماری غفلتوں کو دور فرمادیجئے۔

یا اللہ! ہم پر جو بے حسی طاری ہے اسے دور فرمادیجئے۔

یا اللہ! تمام عالم امکان میں جہاں جہاں مسلمانوں پر بتاہیاں اور بربادیاں آرہی ہیں، ان پر رحم فرمائیے۔ سب ہمارے شامت اعمال کی صورتیں ہیں ان کو اپنی رحمت سے بدل دیجئے۔

یا اللہ! دشمنانِ اسلام کی سازشوں سے اہل اسلام کی حفاظت فرمائیے، کفار و مشرکین یہود و نصاریٰ جو اہل اسلام کو مٹانے کے در پر ہیں، یا اللہ! آپ دشمنانِ اسلام کو سمجھ لیجئے اور ان کے تسلط سے اہل اسلام کو بچا لیجئے۔

یا اللہ! ہماری توبہ اور استغفار کو قبول فرمائیجئے اور اپنے قہر کو ہم سے دور کر دیجئے۔

یا اللہ! ہر طرح کے مصائب اور آلام سے، ہر طرح کے حادثات و سانحات سے ہماری، ہمارے اہل و عیال کی، ہمارے دوست و احباب کی، ہمارے اعزہ واقارب کی اور تمام مسلمانوں کی حفاظت فرمائیے۔

یا اللہ! ہمارے وجود کو دنیا و آخرت کے دردناک عذاب سے بچا لیجئے،  
دردناک آزمائشوں سے بچا لیجئے۔

یا اللہ! ہم ضعیف الایمان ہیں، کسی آزمائش کی سہار نہیں رکھتے ہیں، ہم کو اپنی  
رحمت میں ڈھانپ لیجئے۔

یا اللہ! آپ خالق کائنات ہیں، ہم تمام شرور اور فتن سے آپ کی پناہ  
چاہتے ہیں اور ہر طرح دین و دنیا کی خیر آپ سے طلب کرتے ہیں۔

یا اللہ! ہمارے ایمانی تقاضے بیدار فرمادیجئے، ہمارے ایمان کو قوی  
فرمادیجئے، ہم کو سچا مؤمن و مسلمان بنادیجئے۔

یا اللہ! ہم کو، ہمارے اہل و عیال کو، ہمارے دوست و احباب کو، ہمارے  
عزیز و اقرباء کو سب کو عافیت دارین نصیب فرمائیے۔

یا اللہ! جو حاضر ہیں ان کے حق میں بھی اور جو حاضر نہیں ان کے حق میں بھی  
ہماری دعائیں قبول فرمائیے۔

یا اللہ! لبنان، فلسطین، ہندوستان اور افغانستان کے مسلمانوں کی امداد  
و نصرت فرمائیے۔

وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا  
وَكَفِي بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكَفِي بِاللَّهِ نَصِيرًا.

اور جہاں جہاں مسلمان مغلوب ہیں، دشمنانِ اسلام پر انہیں غلبہ عطا فرمائیے۔

یا اللہ! رشد و ہدایت کے دروازے ہمارے لئے کھول دیجئے۔

یا اللہ! ہمارے جو لوگ صاحبِ اقتدار ہیں ان کو ہوش عطا فرمائیے، اسلام

اور ایمان کی سچی محبت سے ان کے دلوں کو بھر دیجئے۔

یا اللہ! رشد و ہدایت کا فیصلہ اس قوم اور ملک کے حق میں صادر فرمادیجئے۔

یا اللہ! جو آپ کی نافرمانیوں اور گناہوں میں ملوث ہیں، ان کے قلوب کو بدل دیجئے، ان کو ہدایت نصیب فرمائیے۔ ان کو سچی توبہ کی توفیق عطا فرمائیے۔  
ان کو اپنا فرمانبردار بندہ بنایجئے۔

یا اللہ! اس ملک میں دین اور قرآن و سنت کی ہوا تینیں چلا دے اور فتن و فجور کے طوفان تھنڈے فرمادے۔

یا اللہ! ہم کو اپنی اور اپنے حبیب ﷺ کی سچی محبت عطا فرمادے، اسلام اور ایمان کی عظمت ہماری دلوں میں دھنھادے۔

یا اللہ! ہم میں جو صاحب اقتدار ہیں اور جو مصلح ہی خواہاںِ قوم و ملت ہیں، جو واعظین اور مبلغین ہیں، ان کے مساعی میں اور ان کے ذرائع وسائل میں اعانت و نصرت فرمادیجئے۔ آمین یا رب العالمین آمین ثم آمین  
وصلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ محمد وآلہ واصحابہ  
وبارک وسلم۔

بندہ عبدالرؤف سکھروی

# افادات عارفی

عارف باللہ حضرت ڈاکٹر محمد عبدالمحی عارفی حب سب رحمہ اللہ

تحریر

حضرت مولانا فتح العلیم حب سکھروی رحمۃ اللہ علیہ

فتی و صدر مدرس جامعہ اشرفیہ سکھر سندھ

www.Sukkurvi.com

عارف باللہ حضرت مولک محمد عبد الحمی عارفی حبہ بن حماد اللہ  
کے چند اشعار

محبت کی کشش اب راہبر معلوم ہوتی ہے  
جہد ہر جاتا ہوں اُن کی راگہندر معلوم ہوتی ہے  
نشاناتِ حريم ناز ہیں ہر ذرہ سے پیدا  
ترے در تک ہر اک شے راہبر معلوم ہوتی ہے  
رُگ و پئے میں ہے ساری الذات در جگر پھر بھی  
طبعیت تھنہ در در جگر معلوم ہوتی ہے  
جہاں تک بھی نظر جاتی ہے جلوہ گاہِ ہستی میں  
محبت ہی محبت جلوہ گر معلوم ہوتی ہے



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

فرمایا کہ میں نے حضرت مولانا حکیم الامت علیہ الرحمۃ کو اپنے قبض اور  
تشویشات تحریر یکیں تھیں تو انہوں نے جواب میں تحریر فرمایا ہے۔  
بِصَرَاطِ مُسْتَقِيمٍ اے دل کے گمراہ نیست  
إِهْدِنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ

ایک دعا ہے، اس کے بعد  
صَرَاطَ الَّذِينَ أَعْمَلُوا عَلَيْهِمْ  
فرمادیا کہ جو لوگ منعم علیہم ہیں ان کی راہ پر چلو ابذا جو ایسا مرشد مل جائے  
اس کے پیچھے ہو جائے۔ یہی صراطِ مستقیم ہے۔  
صراطِ المستقیم کی ایک مثال دیا کرتا ہوں کہ ایک جنگل بیابان میں درندے  
و موزی جانور، گڑھے، خاردار درخت، اندھیرا، بھلی، کڑک، غرض ایک وحشت  
ناک منظر تصور کرو، لیکن بھلی کوندی ہے تو ایک سیدھا راستہ نظر آنے، لگتا ہے اس پر  
ہم آئے تو معلوم ہوا کہ ہم سے آگے آگے کوئی دوسرا شخص جا رہا ہے۔ اس سے  
دریافت کیا کہ تم کون ہو؟ اس شخص نے جواب میں کہا کہ میں اس راہ کو دیکھے  
ہوئے ہوں اور اکثر آیا جایا کرتا ہوں، خوب واقف کار ہوں تو اب اس کے مل

جانے کے بعد دل کا کیا حال ہوگا، کتنا غنیمت ہوگا اس کامل جانا، پھر وہ شخص کہتا ہے کہ میرے پاس مارچ اور روشنی بھی ہے، ہر چیز کو دیکھ بھال کر لے چلوں گا یہی حال مرشد کا ہے۔

فرمایا:۔ محبت، تواضع کے ساتھ بے تکلف ہو جانے کا نام ہے۔

فرمایا:۔ کہ ایک حالت وہ ہے کہ ہم چاہتے ہیں کہ ایسا ہو اور ایک وہ حالت ہے کہ ہم نہیں چاہتے لیکن حق تعالیٰ چاہتے ہیں کہ اس کو اس طرح رکھا جائے۔ گویا ایک حالت کو ہم چاہتے ہیں کہ ہٹ جائے اور حق تعالیٰ چاہتے ہیں کہ وہ حالت رہے تو اب تم ہی بتاؤ اچھی حالت کون سی ہوگی، جسے ہم چاہیں وہ یا جسے خدا چاہے وہ حالت بہتر ہوگی؟ اسی لئے قبض میں وہ مقامات طے ہو جاتے ہیں کہ بسط میں اور اعمال کرنے سے بھی طہیں ہوتے۔

فرمایا:۔ حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ و عظیم میں کبھی فرماتے کہ یہ بات مجھے اب تک معلوم نہیں تھی، ابھی ابھی القاء ہوئی ہے پھر فرماتے ہیں یہ تحدیث بالنعمۃ کی وجہ سے کہتا ہوں اس کے بعد وعظ سے ٹھہر کر استغفار فرماتے کہ یہ مقام نازک ہے، میں تحدیث بالنعمۃ سمجھ رہا ہوں اور ہو سکتا ہے عجب ہو گیا ہو۔ اپنے نفس کی بہت دیکھ بھال رکھتے تھے۔ کبھی فرماتے یہ سب حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا صدقہ ہے۔

فرمایا:۔ کہ حضرت والا رحمۃ اللہ علیہ خود فرماتے تھے کہ بیان القرآن کی قدر اس کو ہوگی جو عربی کی تفسیریں دیکھے، اس کے بعد اس کا مطالعہ کرے، میں نے بڑے بڑے اختلافی مسائل کو دو لفظ بڑھا کر حل کر دیا ہے۔

فرمایا:- کہ بوادر النوادر یہ حضرت الاعلیہ الرحمۃ کی آخری تصنیف ہے۔ خود حضرت والا نے چیدہ چیدہ مضمایں اس میں لکھوائے ہیں۔

فرمایا:- ایک مرتبہ حضرت منصور حلاجؒ کے متعلق کوئی کتاب تحریر فرمائی تھی تو سرور ق پر کوئی شعر لکھنے کے لئے تلاش تھی، خدام نے سوچ کر ایک شعر پیش کیا کہ یہ شعر بہت اچھا ہے جس کا پہلا مضمون مجھے یاد ہے۔

ناحق منصور کو سردار کرتے ہیں۔

دوسرے مضمون کا مطلب یہ تھا کہ اصل ساز تو وہی ہیں، اس شعر کو سن کر حضرت والا نے فرمایا کہ یہ شعر اچھا نہیں ہے۔ غلط شعر ہے، سب حیران۔ فرمایا: اس میں شریعت کی توہین ہوئی ہے، ایک مسئلہ بھی شرع کا ناحق نہیں ہے۔ شریعت کوئی کام ناحق کرنے کا حکم نہیں دیتی۔

حضرت والا شریعت کو تصور پر مقدم فرماتے تھے۔ ایک شخص نے ایک عریضہ لکھا، اس میں کچھ اپنے حالات باطنی لکھے، اور کچھ مسائل دریافت کئے تو جواب تحریر فرمایا کہ ایک ہی خط میں مسائل شرعیہ اور اصلاح باطنی کی باتیں ذکر نہیں کرنی چاہیں، یعنی تحریر میں پہلے "مسائل شرعیہ" لکھا، اتنا اہتمام تھا۔

اس طرح کتابیں رکھنے میں فرق فرماتے تھے، پہلے عربی پھر فارسی پھر اردو کی رکھا کرتے تھے، اندر جب کسی سے قرآن شریف رکھنے کو فرماتے تو ضرور یہ فرمادیا کرتے کہ دیکھنا وہ کھوٹی پر کپڑوں کی گٹھری لٹک رہی ہوگی، قرآن شریف کو رکھنے سے پہلے اس کو نیچے اتار کر رکھ دینا، پھر تپائی پر قرآن شریف رکھنا۔

حضرت والا اپنے معمولات کے بہت پابند تھے، اسی لئے تو دس دس پارے

روزانہ پڑھتے تھے۔ اتنا اہتمام تھا کہ ایک مرتبہ حضرت شیخ الہند تھانہ بھون تشریف لائے تو جس وقت ”بیان القرآن“، لکھنے کا معمول تھا، عرض کیا کہ دس منٹ کی اجازت ہو تو میں چلا جاؤں، انہوں نے فرمایا، اجازت ہے، چنانچہ ”بیان القرآن“، کوئی پانچ منٹ لکھ کر پھر واپس چلے گئے، کیونکہ ناغہ ہونے میں برکت جاتی رہتی ہے، چاہے پانچ ہی منٹ کیا مگر اس کو لکھنا ضرور ہے۔

فرمایا: کبھی کبھی آپ آنکھ بند کر کے لیٹ جاتے تھے، خدام سمجھتے شاید تھک گئے ہیں یا غمودگی ہے لیکن حقیقت میں آپ اس وقت بھی سوچا کرتے تھے، جب کوئی بات یاد آتی فوراً فرماتے کہ اس آیت کے متعلق یہ بات ذہن میں آئی ہے، وہ لکھ لیں۔

فرمایا: مولانا عبدالغنی صاحب پھولپوریؒ بھی اپنے معمولات کے بڑے پابند تھے۔ اگر کسی وجہ سے ناغہ ہو جاتا تو سوتے وقت جب تک ان کو پورا نہ فرمائیتے تھے، سوتے نہیں تھے۔

فرمایا: جب خلوص کے ساتھ کوئی جذبہ پیدا ہو تو اس کو اول وقت ہی میں پورا کر لینا چاہیے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ براہ راست وہ جذبہ پیدا فرماتے ہیں اور وہی دل میں ڈال دیتے ہیں، ایسا ارادہ دفعہ وارد ہوتا ہے، اگر اس کو نہ کیا تو وہ جاتا رہے گا، جذبہ خلوص کی قدر کرنی چاہئے، وارد کی پہچان یہ ہے کہ وہ مکرر ہوتا ہے، بار بار دل تقاضہ کرتا ہے کہ نیک کام میں دیرنہ کرے اور جس کے ساتھ کوئی سلوک کرنا ہو تو اس سے عوض اور بد لے کا بالکل خواہاں نہ ہو، نہ امید رکھے، نہ چاہے بلکہ یہ خیال کرے کہ جس نے یہ تقاضا نے محبت پیدا کیا ہے عوض اس سے ہی لیں

گے، دینی محبت کا صلح یہی ہے۔ ”إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ“ فرمایا: متقی و شخص ہے جو نیکی کر کے اللہ تعالیٰ ہی سے عوض کا طالب ہو، مخلوق سے بدلہ طلب نہ کرے، نیکی کا تعلق مخلوق سے ہے، ہی نہیں اور نہ کوئی مخلوق اس کا عوض دے سکتی ہے، مخلوق سے توقع خام توقع ہے، تم نے محض اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے کیا ہے اور احسان جتنا تو بہت ہی بُری بات ہے، جذبہ محبت اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے، اس کا شکر کرے اور مخلوقات سے اجر کو اٹھا کر رکھ دے۔

خدمت کر کے انسان کو خوشی ہوتی ہے، عوض چاہنے سے یا ارادہ کرنے سے اس کی مسرت ختم ہو جاتی ہے، بزرگوں کی محبت میں یہی خالق مخلوق کا پرده اٹھ جاتا ہے، اس لئے ان سے محبت کرنے میں مزا آتا ہے، یہ مذاق رکھے:

إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

اور مخلوق تو کبھی راضی نہ ہوگی، راضی اسی کو کرے جو علیم و خبیر ہے۔

فرمایا: دین کے پانچ اجزاء ہیں۔ اعتقدات، عبادات، معاملات، معاشرت اور اخلاق۔

اگر غور سے دیکھا جائے تو اصل میں دو اجزاء ہیں معاشرت و معاشرت، مخلوق سے معاملہ درست ہونا چاہیے۔ احسان کا درجہ جیسے عبادت میں مطلوب ہے اسی طرح معاملات میں معاشرت میں بھی مطلوب ہے، جتنی عقائد کی درستگی ہوگی اتنی ہی عبادات، معاملات، اور معاشرت درست ہوں گے، اخلاق کا تعلق بھی مخلوق سے ہے، اخلاق مخلوق کے ساتھ ہی ظاہر ہوتے ہیں، اگر معاملات و معاشرت صحیح ہوں تو عقائد و اخلاق سب درست ہو جاتے ہیں، اور سب کا خلاصہ

یہ ہے آدمی اس طرح رہے کہ اپنے آپ سے کسی کو تکلیف نہ پہنچائے، حدیث شریف میں ہے:-

الْمُسْلِمُ مِنْ سَلَمٍ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وِيدَهُ۔ (مشکوہ)

ترجمہ

”کامل مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ و زبان سے دوسرے مسلمانوں کو تکلیف نہ پہنچے۔“

فَمِنْ لِمَلِيَا: جَنَّتٌ مِّنْ رَّهْنًا لَا مُتَنَاہِيٌّ ہے کیوں کہ جَنَّتٌ کے دُخُولُ کا سبب ایمان ہے اور مِنْفَعَتُ ایمان لَا مُتَنَاہِيٌّ ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات بھی لَا مُتَنَاہِيٌّ ہیں، اور لَا مُتَنَاہِيٌّ صفات پر ایمان لانا بھی لَا مُتَنَاہِيٌّ ہے اور لَا مُتَنَاہِيٌّ ایام تک ایمان رکھنے کا ارادہ ہے اس لئے جَنَّتٌ کا دُخُولُ بھی لَا مُتَنَاہِيٌّ ہو گا۔ باقی اعمال توفانی ہیں اور مُتَنَاہِيٌّ ہیں، اس لئے اعمال پر دُخُولُ جَنَّتٌ موقوف نہیں ہے، ایمان کا تعلق اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے اور اعمال کا تعلق ہمارے ساتھ ہے، باقی رہے معاصی تو وہ ایک ہی استغفار میں ختم ہو جاتے ہیں، لہذا ایک مرتبہ آدمی تسلی سے بیٹھ جائے اور بالغ ہونے کے بعد سے جو جو گناہ کئے ہیں جو یاد آجائے سب اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش کرتا جائے پھر یہ کہے کہ جو مجھ کو یاد ہے اور جو مجھ کو یاد نہیں ہے سب آپ معاف فرمادیجئے اور اتنی مرتبہ استغفار کرے کہ تھک جائے، بس یہ یقین کرے کہ اب میں عاجز ہو گیا ہوں، ربِ قدوس نے بخش دیا ہے، اس کے بعد ان معاصی ماضیہ کو کبھی یاد نہ کرے، شیطان صفاتِ خداوندی سے ہٹا کر معاصی کے خیال درخیال کے گرداب میں لگا دیتا ہے، بجائے اس کے کہ اللہ تعالیٰ کے رازق، رحیم، کریم، غفار ہونے کی طرف دھیان کرے، وہ گناہوں کے خیال میں

منہمک کر دیتا ہے۔ دعا میں دھیان اللہ تعالیٰ کی طرف ہونا چاہے اور ہو جاتا ہے غیر اللہ یعنی معاصی کی طرف، صرف اجمالی طور سے استغفار کر کے امید رکھے اور پوری امید رکھے کہ اس نے بخش دیا ہے اس کی نعمتوں کا شکر کرتا رہے، شکر واستغفار دونوں متناہی ہیں۔ اعمال و عبادات کی کوتاہی اور اس کے شکر میں کوتاہی اور پوری ادانہ کرنے پر استغفار کرتا رہے۔

فرمایا:۔ دو چیزیں بڑی ضروری ہیں کثرتِ ذکر و صحبتِ اہل اللہ۔

**کُونُوْا مَعَ الصَّادِقِينَ.**

یعنی جن میں صفتِ صدق پیدا ہو گئی ہے، ان کے ساتھ ہو جاؤ، صدق، اخلاص سے اوپر ہے، معلوم ہوا کہ خلوص بھی کافی نہیں بلکہ صدق بھی ہونا چاہئے، بدعتی مخلص ہوتا ہے مگر اسے صدق حاصل نہیں ہوتا، درود شریف کا لحاظ رکھنا بھی صدق ہے، حضرت رحمة اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ: ”میری تعلیم کی تم نے قدر نہ کی“، حالانکہ انہوں نے سب کر کے دکھلا دیا، حضرت کی تربیت و تعلیم الہامی ہے، تم اس کو چھوڑ کر کہاں جاتے ہو۔

۸۲ سال تک مسلسل دین کی خدمت کی ہے، تعلیم سے فارغ ہونے کے بعد ان کو کیا معلوم ہے کہ ان کو کتنا کام کرنا ہے، ان کی طرح ملفوظات کسی کے لکھے گئے ہیں، طبیعت میں اتنی پختگی تھی کہ جورنگ اول میں تھا وہی اخیر تک رہا، حضرت رحمة اللہ کو بہت احساس تھا کہ دین کسی طرح لوگوں کے سینے میں ڈال دوں، لیکن لوگوں نے ان کی قدر نہ کی۔

حضرت سید سلیمان ندویؒ ایک مرتبہ رات کو آئے، حضرت کو معلوم ہو گیا تو رات ہی کو بلا یا اور فرمایا کہ میری تصنیفات میں سے اقتباسات شائع کرنا، صحیح

ملاقات ہوئی تو پھر یہی ارشاد فرمایا: اس مذاق کو لوگوں نے سمجھا نہیں، حضرت مفتی صاحبؒ نے یہی معمول کر لیا تھا کہ حضرت تھانویؒ کے ملفوظات پڑھا کرتے اور سناتے تھے، ایک مرتبہ حضرت مفتی محمد حسن صاحبؒ نے کانپور میں وعظ فرمایا، تو فرمایا کہ میں تو حضرتؒ کی سنی سنائی باتیں عرض کروں گا، علماء کی بدمذاقی دیکھنے کے حضرتؒ سے تعلق ہوتے ہوئے دوسرے مضاہیں شائع کرتے ہیں، مگر مفتی صاحبؒ نے اپنا یہی رنگ قائم کیا تھا، ان کو مذاق تامہ حاصل تھا، اصلاح کے آسان نہیں سے شروع کیا، لیکن مشاغل کی کثرت کی وجہ سے اس کو پورانہ کر سکے، آپ حضرات اپنی طرف سے اس میں کوئی الفاظ نہ بڑھائیں، ان ہی کے الفاظ تک محدود رکھیں، اپنے ملفوظات و تصنیفات خود حضرتؒ بھی سنتے تھے، ”تریت السالکین، پڑھا کریں، بڑے کام کی کتاب ہے، لیکن عوام نہ پڑھیں دعا کریں، اللہ تعالیٰ ہم کو بھی توفیق بخیں۔

فرمایا:۔ صاحب حال کو جو شیخ جواب دیتا ہے وہ منجانب اللہ ہوتا ہے۔

فرمایا:۔ کہ سلسلے کے بزرگوں کے شجرے میں نام لینے اور ان کو ایصال ثواب کرنے سے روحانی فیض ہوتا ہے، اور یہ بیعت کا سلسلہ بھی دست بدست اوپر تک پہنچتا ہے، حتیٰ کہ ارشاد ربانی ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يَبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يَبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ

(الفتح: ۱۰) أَيْدِيهِمْ ...

ترجمہ

”جو لوگ آپ سے بیعت کرتے ہیں وہ حقیقت میں اللہ سے بیعت کرتے ہیں، اللہ کا ہاتھ ان کے ہاتھوں پر ہے۔“

بیعت ایک معاہدہ ہوتا ہے کہ میں اس پر قائم رہوں گا اور اس سلسلے کے مسلک پر چلوں گا، بیعت کے بعد پھر اسی مسلک پر چلنا چاہیے، دوسرے مسلک پر نہ چلنا چاہیے، اگرچہ سب حق ہیں مگر جس پر چلنے کا وعدہ کیا ہے اس پر بیعت کی ہے اس کو بھی نہ چھوڑنا ہے اور حضرت رحمۃ اللہ علیہ کا مسلک تو اتنا مضبوط ہے اور مستند ہے کہ اس کو چھوڑ کر کہاں جائیں، اگر کوئی جائے تو جائے۔ اس خود بینی و خود رائی کا ہم کیا کریں، ایک مسلک کو اغتیار کر کے اپنی رائے سے چلنا یہ کوئی چیز نہیں، بے ڈھنگا پن ہے، ہمارے حضرت مفتی صاحبؒ فرمایا کرتے ”ہمارے حضرتؒ کیا عجیب تھے، اگر بھی حضرتؒ کو سمجھنا ہے تو ان کی تعلیم و تربیت سے ان کو سمجھیں، جب ان کی تعلیم و تربیت میں یہ کیفیت ہے تو اندازہ کرو کہ ان کی مجلس و وعظ میں کیا اثر ہوگا۔

ایک شخص نے خط لکھا کہ میں نے آپؒ کی کتابیں پڑھی ہیں، مجھ پر بہت اثر ہوا اس لئے میں بیعت ہونا چاہتا ہوں، جواب لکھا: ”یہاں سامنے آ جاؤ، ہم آپؒ کو دیکھیں، آپؒ ہم کو دیکھیں، مناسبت کے بعد ہی بیعت ہو سکتی ہے۔“

فرمایا:۔ اگر سامنے جا کر دیکھو تو بالکل حضور اکرم ﷺ کی سنت کا نمونہ تھے، اور جو کتابوں میں لکھ دیا ہے، وہ عمل کر کے دکھایا ہے۔

فرمایا:۔ ہر دعا میں یہ دعا بھی کرنی چاہیے کہ اللہ تعالیٰ سے استقامت فی الدین و اہتمام دین اور مقبول عمل کی توفیق مل جائے۔

فرمایا:۔ ایک شخص نے بیعت کی درخواست کی، حضرت نے فرمایا کہ ابھی خط و کتابت کرتے رہو، کچھ دن کے بعد ان صاحب کا دیہات میں جانا ہوا تو وہاں سے خط لکھا کہ حضرت! یہاں باغ و بہار اور سبزہ بہت ہے اس پر جواب دیا کہ:

”آپ کو مجھ سے مناسبت نہیں ہے، اس لئے بیعت نہیں کروں گا“۔

فرمایا:- شیخ کامڈا ق دیر سے معلوم ہوتا ہے، اور دیر سے سمجھ میں آتا ہے، لیکن شیخ کے رنگ میں رنگ جانا چاہیے۔

فرمایا:- ہمارے حضرت کامڈا ق یہ تھا کہ ہمہ وقت اپنے نفس کا جائزہ اور حسابہ فرماتے رہتے تھے، کبھی عمر بھرا س سے غافل نہیں رہے کہ کہیں میرا کردار اور میری گفتار سفت کے رنگ سے جدا تو نہیں ہے۔ تحدیث بالنعمہ کے طور پر کسی انعام الہی کا ذکر فرمائی ہے ہیں کہ خدا کا یہ فضل ہوا، مگر اس میں کبر و ناز کا شائیبہ نہیں کہ ہم اتنے بڑے آدمی ہیں، ہم کو یہ بات حاصل ہے اور ذرا سی کھٹک ہوتی، فوراً استغفار کرتے۔

فرمایا:- ایک شخص حضرت والا کے وعظ میں شامل ہوا تو وعظ سننے کے بعد فرمایا کہ ایسا واعظ ہم نے کبھی نہیں دیکھا، جس کے ہر لفظ میں اثر ہو۔

ایک مرتبہ حضرت والا نے اشائی وعظ میں فرمایا کہ میرا الجہہ کبھی وعظ میں تیز ہو جاتا ہے، سو یہ میرے مزاج کی حدت کی وجہ سے ہے، ورنہ میں یہ قسم کہتا ہوں کہ جو کچھ میں کہتا ہوں، وہ سب اپنے نفس ہی کو کہتا ہوں، اپنے ہی نفس کو خطاب کرتا ہوں، اپنے نفس کا علاج کرتا ہوں، لہذا سامعین بطيپ خاطر ہیں، میں آپ کو مخاطب نہیں کرتا، اسی لئے مخاطبین کم یا زیادہ آئیں یا نہ آئیں، مجھے اس سے کوئی واسطہ نہیں کیوں کہ میں اپنے آپ ہی کو مخاطب بناؤ کر کہتا ہوں۔

فرمایا:- تھانہ بھون میں حضرت نے کسی کو دیکھا کہ لوکی پکا کر کھارہا ہے، اس سے پہلے دھیان نہ تھا، دیکھتے ہی سنت کا خیال آگیا اور ملازم سے کہا کہ: ”آج کے بعد سے جب تک بازار میں لوکی رہے، ضرور لے آیا کرو“ یہ تھا سنت کا

جذبہ۔

ایک مرتبہ عہد کیا کہ میں نفس کے ایک ایک لمحہ کا جائزہ لیا کروں گا کہ کتنی باتیں کب کب کی ہیں اور پھر تین دن اسی میں لگے رہے، یہ سب کچھ ہمارے لئے بھی کیا کہ ہم کو ایسا کرنا چاہیے۔

الہذا خوب معلوم کرو کہ حضور اکرم ﷺ کس طرح چلتے تھے، بیٹھتے تھے، سوتے تھے، شمائی ترمذی کا اردو ترجمہ چھپ گیا ہے، وہ منگالو اور پڑھو، تمام سنتیں معلوم ہوں گی پھر اسی طرح ان پر عمل کرو، ”نشر الطیب“ میں ایک باب ہے، اس کو دیکھو، اس میں درود شریف کے صینے لکھے ہیں وہ بھی پڑھو، آخر یہ سب باتیں کب کرو گے؟ یہ تو کرنے کی ہیں، تین دن تک خوب مطالعہ کرو پھر اپنا معمول بنالو۔

پھر تین دن کے بعد ”حیاة المسلمين“ کی روح نہم پڑھو، بلکہ میں تو کہتا ہوں کہ ہر جمعہ کو اس کو ایک مرتبہ پڑھ لیا کرو۔

فرمایا:۔ شیخ ایسا ہونا چاہئے جو قبیح شریعت و سنت ہو جس کے پاس بیٹھ کر اللہ تعالیٰ کی یاد تازہ ہو، دنیا سے نفرت ہو جائے، ایسا اگر شیخ مل جائے تو غیمت جانو، اگر ایسا شیخ نہ ملے تو میری تعلیم و تربیت کو غور سے پڑھا کرو، یہ بھی کافی ہے۔

فرمایا:۔ اپنا جائزہ لیتے رہا کرو، ہماری عبادت کیسی ہے؟ ہمارا معاملہ کیسا ہے؟ ہمارا اخلاق کیسا ہے؟ فرمایا: اخلاق کا جائزہ لینا ہو تو کراچی کی بس میں سوار ہو جاؤ، سب معلوم ہو جائے گا۔

فرمایا: اپنی تمام زندگی اتباع سنت میں ڈھالو، اپنا اخلاق معلوم کرنا ہو تو اپنی بیوی اور پڑوی سے پوچھو، دوست کیا جائیں اخلاق کو۔

فرمایا:- دوسرے سے خدمت لینا حضرت رحمۃ اللہ علیہ کو ناگوار تھا، فرماتے کہ میں خادم ہوں، مخدوم نہیں ہوں، ملازم کو حقیرمت سمجھو، وہ تمہارے معاوضے میں کام کرتا ہے، تخلواہ دینا تمہارا احسان نہیں ہے، یا اپنے کام کے پیسے لیتا ہے۔

فرمایا:- چند باتیں تصوف کی مل گئیں ہیں اور درویش بن گئے، اس طرح درویش نہیں بنتے، اگر ہلدی کی گانٹھ مل گئی تو بنئے ہی بن بیٹھے۔

### فراغ دل زمانے

ایک مرتبہ حضرت رحمۃ اللہ علیہ کہیں تشریف لے جا رہے تھے، کوئی بات ذہن میں آئی، فوراً اس کو نوٹ کر لیا اور فرمایا کہ دل کا بوجھ کا غذ پر ڈال لیا ہے، دل کو فارغ رکھنا بھی بڑا ضروری ہے ورنہ اعمال میں یکسوئی نہیں ہوتی، تب بھی کام اطمینان سے نہیں ہوتا، یہ فراغ قلب ہی کی بات تھی کہ دن بھر چلتے پھرتے دس پارے روزانہ پڑھ لیا کرتے تھے، لہذا اگر ہم تواضع و غریب پروری حقوق کی ادائیگی نہ کریں گے تو کا ہے کی مناسبت ہے، حضرت والا کی تواضع کا یہ حال تھا کہ کوئی بات ہوتی فوراً اپنے شیخ کی طرف منسوب فرمادیتے، بات اپنی ہوتی اور منسوب کر دیتے بڑے میان کی طرف، اور حال یہ کہ جس کسی کو جس کام میں لگا دیا وہ اس میں کامیاب ہو گیا۔

حضرت رحمۃ اللہ علیہ ہر طالب کی حیثیت کے مطابق اس سے کام لیتے تھے۔

ایک مرتبہ ایک نئے میاں تھے انہوں نے خط لکھا کہ مجھ سے تعلیم و تربیت و معمولات پورے نہیں ہوتے، کیا کروں؟ جواب لکھا کہ کس جھگڑے میں پڑے، تم کو مجھ سے محبت ہے، مجھ کو تم سے محبت ہے، یہی کافی ہے، شکستگی ہی کافی ہے کہ میں عاجز ہوں، کرتا ہوں، مگر معمول پورا نہیں ہوتا۔

فرمایا:- امر بالمعروف کا مطلب یہ ہے کہ خیرخواہی کے ساتھ کسی کو بات کہنا، ورنہ اگر خیرخواہی نہ ہو تو کبر ہے اور بعض مرتبہ کبر "اللہ اللہ" کرنے سے پیدا ہو جاتا ہے، لہذا ایک شخص کو حضرت واللہ نے یہی لکھا: تم اپنا ذکر بند کرو، مسجد میں جھاڑو دو، صفیں بچھا دو، نمازوں کی جوتیاں سیدھی کرو۔

فرمایا:- (۱) جتنی عبادات پر نظر کریں گے اتنی ہی خامی پیدا ہوگی۔ (۲) معصیت کی تاویل کرنا یہی معصیت ہے۔ (۳) جس نے اپنے آپ کو لغویت سے بچالیا اس نے بڑا کام کیا۔ (۴) غفلت صرف وہی بری ہے جو معصیت کی محرک ہے۔ اور لغویت اس کام کو کہتے ہیں جس سے نہ دنیا کا نفع ہو، نہ دین کا نفع ہو۔

فرمایا:- ہر عمل کی ایک خاصیت ہوتی ہے اور جب وہ خاصیت آدمی میں رو نما ہوتی ہے تو عجب و ناز پیدا ہوتا ہے، اس لئے اجازت لی جاتی ہے، تاکہ ناز نہ ہو کہ یوں سمجھے گا کہ فلاں شخص کی اجازت سے یہ کام کیا تھا، یہ ان کی برکت ہے، ان کی دعا کا اثر ہے، میں تو ان کا ایک خادم ہوں۔

فرمایا:- (۵) یاس اور ناز دونوں سبب ہلاکت ہیں، ان دونوں سے حفاظت کے لئے شیخ کا ہونا ہے۔ (۶) خاتمہ بالخیر بڑی نعمت ہے، اس کے لئے بھی شیخ کا ہونا بڑا ضروری ہے، اس لئے کہ خاتمہ کے وقت جو جو وساوس شیطان ڈالے گا وہ سب وساوس و خطرات کا علاج شیخ سے کراچکا ہوگا، اگر ہزار شیطان کہے گا تو خود شیخ کی بات یاد آ جائیگی۔ (۷) ساری شریعت کا خلاصہ حقوق و حدود ہیں، آدمی یہ جان لے کہ شرعی حدود اور حقوق کیا کیا ہیں۔

فرمایا:- ہم لوگ بھی نوافل پرست ہیں، نوافل ادا کرنے سے بزرگی ڈھن

میں بستی ہے، فرائض میں تقدس کا پتہ بھی نہیں ہوتا۔

فرمایا:- ایک لمحہ کے لئے بھی کسی سے دین کا تناخاطب ہو جائے تو غنیمت ہے، سارے زمانے کے ہم مکلف نہیں، کائناتِ عالم کا کہاں حق ادا ہو سکتا ہے؟ اس کے لئے صرف استغفار ہے، ہر کوتا ہی کا علاج استغفار ہے۔

فرمایا:- عبادت کا اظہار شکرِ نعمت سے ہوتا ہے اور شکرِ نعمت واجب ہے اور ناگوار حالت میں صبر واجب ہے، یہ دونوں مقامِ قرب ہیں۔

مقام کی تعریف فرمائی کہ کسی عمل کی عادت ہو جانے کا نام ہے، مثلاً شکر کا اہتمام کیا، کرتے کرتے عادت ہو گئی تو مقامِ شکر حاصل ہو گیا۔

فرمایا:- دعا کرنے کا حکم ہے، اس لئے دعا کرتے ہیں، آپ نے انجام پر کیوں نگاہ کی تھی کہ آئندہ یہ کام بھی ہو جائے، آپ نے تعییل کر لی، دعا مانگ لی اور اس سے ان کی رضا وابستہ ہو گئی، اللہ تعالیٰ کا کہنا مان لیا، وہ راضی ہو گئے، بس اب دعا کرنے پر شکر کرو اور اسی تعییل کر لینے سے وہ راضی ہوتے ہیں، دعا کرنے میں خدا کی رضامی اور کیا چاہتے ہو؟ یہ کیا کم ہے کہ اس کی رضامی گئی؟ یہی زندگی کا ماحصل ہے اور اگر جو دعا کی تھی وہ نہ ملی تو صبر کرو، یہ سمجھو کہ وہ نہ دینے پر راضی ہیں، اگر دینے پر راضی ہوتے تو دیدیتے، وہ نہ دینے میں راضی ہیں، تو صبر کرو، اس طرح بھی اس کی رضامی گئی، تو صبر و شکر دونوں سے اس کی رضا حاصل ہوتی ہے، اور اس سے اللہ تعالیٰ کا قرب نصیب ہوتا ہے، جونہ ملنے پر بھی قرب دیدیتے ہیں، تو اگر کوئی ہزار عمدہ چیز مانگی ہو مگر قرب خداوندی سے تو بہتر نہیں ہو سکتی، تو انجام کو کیوں دیکھتے ہو؟ قرب مل رہا ہے، یہ دونوں طرح

حاصل ہو جاتا ہے۔

فرمایا:۔ غفلت اس کو کہتے ہیں کہ آدمی اپنے خالق کو بھول جائے اور اپنی ہلاکت کا عمل کرے۔

فرمایا:۔ صبر و شکر اور استغفار سب سے زیادہ قرب کا ذریعہ ہیں۔

فرمایا:۔ توبہ و استغفار کر لینے کے بعد کبھی بھی نا امید نہ ہونا، ہرگز نہیں جب وہ خود حکم دیدیتے ہیں کہ توبہ کرو، استغفار کرو، تو ضرور معاف فرمائیں گے۔

فرمایا:۔ کہ ایک مرتبہ توبہ استغفار کر لینے کے بعد پھر ان ہی گناہوں کا استحضار کرنا اور بار بار یاد کرنا خوب نہیں ہے۔

ایک مرتبہ خوب جی بھر کر تو بکرلو، اتنا کرو، اتنا کرو کہ تھک جاؤ اور یہ کہو کہ ہم تو اب تھک گئے، عاجز ہیں، بس عاجزی آئی تو یہ امید کرو کہ اللہ تعالیٰ نے معاف فرمادیا ہے، اس کے بعد پھر ان ہی گناہوں کو یاد کرنا بڑی ناقداری ہے، استغفار کرنے کے لئے اس نے توفیق دی، زبان دی، دل میں ڈالا، کھلوایا بھی انہوں نے، تو معاف کر دیا کیوں نہ فرمادیں گے، پھر یہ سمجھنا کہ معاف نہیں کیا، یہ نعمت استغفار کی ناقداری ہے، ناشکری ہے، آپ نے گویا اس کو غفور الرحیم نہ سمجھا۔

حضرت نجم احسن صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: یہ تو ایسا ہے کہ ہم کسی حاکم کو درخواست دیں اور اس میں یہ لکھیں کہ مجھ کو فلاں ضرورت ہے لیکن آپ سے امید نہیں کہ یہ کام آپ کر بھی دیں گے، یہ کوئی درخواست ہے، اسی طرح یہ بھی کہ امید تو ہے نہیں کہ آپ معاف کر دیں گے، لیکن خیر معافی مانگ لیتے ہیں، یہ بھی کوئی استغفار ہے؟ ابھی یوں سمجھو کہ وہ ضرور معاف کر دیں گے، ضرور معاف

کر دیں گے اور اگر وہی گناہ معاف نہ کریں گے تو اور کون معاف کرے گا؟ آپ ہی بتائیے وہ غفور الرحیم کا ہے کے ہیں؟ انہوں نے گناہ کو اسی لئے تو پیدا کیا ہے، اور وہ ہمارے لئے ہی پیدا کیا ہے، لہذا گناہ ہم سے ہو گا، گناہ بھی تو اس کی مخلوق ہے، وہ بے چارا کہاں جائے گا؟ اس کا بھی تو وہی خالق ہے، لہذا ہم سے گناہ بھی ہو گا اور وہ بخش دیں گے بھی ضرور۔ ابھی جب ہمارے ابا نے کبھی نہیں مارا تو وہ کیوں ماریں گے۔

فرمایا۔ گناہ تو محدود ہیں اور رحمتِ خداوندی غیر محدود ہے تو محدود کا تو اتنا خیال کیا اور لا محدود رحمت پر نظر نہ کی، ”رحمتی و سعیت کل شی“۔

لہذا ماضی کے گناہوں کو جو لا محالہ محدود ہیں، ان کے لئے ایک استغفار کافی ہے، مستقبل میں کوئی گناہ نہیں، وہاں صرف رحمتِ خداوندی، اس کے احسانات ہی احسانات ہیں، ان پر نظر کرو اور مستقبل میں بھی لا محدود ہے، دخول جنت بھی مستقبل میں ہے، لہذا مستقبل کو سوچو اور شکر کرتے رہو، جو گناہ صادر ہو جائیں استغفار کیا، وہ ماضی ہوا، ہر وقت گناہ ہو تو ہر وقت استغفار ہو اور ماضی میں داخل کرے، مستقبل میں رحمتِ خداوندی کے معنی کا استحضار رکھو، دل میں اس کے احسانات اور دعا و شکر کرتے رہو۔

وصلی اللہ تعالیٰ علیٰ خیر خلقہ محمد وآلہ واصحابہ  
وبارک وسلم.



مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ

۱

## محالس اور ان کے ملفوظات

تحریر

حضرت مولانا مفتی عبدالحکیم حب سکھروی رحمۃ اللہ علیہ

مفتی و صدر مدرس جامعہ اشرفیہ سکھر سندھ

مکتبۃ الامانہ راچی

## فہرست عنوانات

| صفحہ نمبر | عنوان                                    |
|-----------|------------------------------------------|
| ۱۲۱       | مجلس مبارک بر کوٹھی لسبیلہ چوک           |
| ۱۲۱       | صدقہ کا مفہوم عام ہے                     |
| ۱۲۱       | صوفیائے کرام کی اصطلاح "نفس کشی" کا مطلب |
| ۱۲۲       | اپنے نفس کا بھی حق ہے                    |
| ۱۲۲       | نیت شرط ہے                               |
| ۱۲۲       | حضرت والا کا ارشاد                       |
| ۱۲۳       | دوسری حدیث                               |
| ۱۲۳       | حضرت ابراہیم بن ادہمؐ کا واقعہ           |
| ۱۲۳       | نتیجہ                                    |
| ۱۲۵       | اسی حدیث کا دوسرا انکڑا                  |
| ۱۲۶       | حدیث شریف کا تیسرا انکڑا                 |
| ۱۲۶       | غلط روان                                 |
| ۱۲۷       | تیسرا حدیث                               |
| ۱۲۸       | زکوٰۃ میں ادا یگلی ضروری ہے              |

|     |                               |
|-----|-------------------------------|
| ۱۲۸ | بے فکری                       |
| ۱۲۹ | حدیث                          |
| ۱۲۹ | قابلی غوربات                  |
| ۱۳۰ | ازدواجی زندگی میں خوف خدا     |
| ۱۳۱ | دفتر کا ایک واقعہ             |
| ۱۳۱ | حدیث کا حاصل                  |
| ۱۳۲ | حدیث کی وضاحت                 |
| ۱۳۲ | حدیث                          |
| ۱۳۲ | ملفوظات                       |
| ۱۳۶ | مجلس مبارک بر کوٹھی لسیلہ چوک |
| ۱۳۶ | عامر شعیی سے سوال             |
| ۱۳۶ | جواب                          |
| ۱۳۷ | شبہ                           |
| ۱۳۸ | جواب                          |
| ۱۳۹ | ایک اشکال                     |
| ۱۳۹ | جواب                          |
| ۱۴۰ | دوسری حدیث                    |
| ۱۴۰ | ایک واقعہ                     |

|     |                                       |
|-----|---------------------------------------|
| ۱۳۲ | بڑھیا کا واقعہ                        |
| ۱۳۳ | آدمی اپنے گھروالوں پر نگران ہے        |
| ۱۳۳ | تعلیم کمیٹی                           |
| ۱۳۳ | نصاب تعلیم و نظام تعلیم               |
| ۱۳۲ | ماں کی گوں سکول ہے                    |
| ۱۳۲ | مفہومات                               |
| ۱۳۷ | ارشاد                                 |
| ۱۳۸ | ارشاد                                 |
| ۱۳۹ | مجالس مبارک ۵ مریضان المبارک ۱۳۷۵ھ    |
| ۱۳۹ | بھائیوں کا باہم مشورہ                 |
| ۱۵۱ | سوال                                  |
| ۱۵۱ | جواب                                  |
| ۱۵۱ | سوال                                  |
| ۱۵۱ | جواب                                  |
| ۱۵۲ | ایک اسکول کے طلبہ سے خطاب             |
| ۱۶۲ | مفہومات                               |
| ۱۶۲ | مجالس مبارک یکم رمضان المبارک ۱۳۸۲ھ   |
| ۱۶۷ | حدیث                                  |
| ۱۶۷ | حدیث                                  |
| ۱۶۸ | اَفْضَلُهَا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ |

|           |                                                 |
|-----------|-------------------------------------------------|
| ۱۶۹ ..... | أَذْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذْنِ عَنِ الْطَّرِيقِ |
| ۱۶۹ ..... | حِيَاكِي چھ فتمیں .....                         |
| ۱۷۲ ..... | ملفوظات                                         |



## مجلس مبارک بر کوٹھی لسبیلہ چوک

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

بسم اللہ الرحمن الرحیم

صدقة کا مفہوم عام ہے

حضرت مقدم بن معدیکرب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

مَا أطعْمَتْ نَفْسَكَ فَهُوَ صَدَقَةٌ وَمَا أطعْمَتْ خَادِمَكَ

فَهُوَ صَدَقَةٌ

صدقة ایسے خرچ کرنے کو کہتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ کی رضا مقصود ہو، مالی ہو، قولی ہو یا کوئی کام ہو، مقصود اس سے اللہ کی رضا ہو، خواہ کسی مسلمان بھائی سے خوش ہو کر ملو، اپنے ڈول سے کسی دوسرے مسلمان کے ڈول میں پانی ڈال دو، کسی مسلمان کو سلام کرنا بھی صدقہ ہے، صدقہ کا مفہوم عام ہے، صرف مال کے ساتھ خاص نہیں ہے، نہ کسی آدمی کے ساتھ مخصوص ہے، اپنے آپ کو کھلانا پلانا بھی صدقہ ہے، یہوی بچوں کو کھلانا پلانا بھی صدقہ ہے، اگر کوئی شخص ہوتے ہوئے پھر کھانا نہ کھائے اور بھوکا مر جائے تو عاصی ہو گا۔

صوفیائے کرام کی اصطلاح ”نفس کشی“ کا مطلب

صوفیائے کرام کے ہاں جو لفظ نفس کشی بولا جاتا ہے وہ ان کی ایک خاص

اصطلاح ہے، ورنہ ظاہری معنی کیسے مراد لئے جاسکتے ہیں؟ جبکہ حدیث شریف میں مصراح ہے ”وَ إِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا“، مسوفيائے کرام کے نزدیک نفس کشی کا مطلب نفس کی ناجائز خواہشات کو مارنے کا نام ہے، اور یہی طریق سلوک کا حاصل ہے کہ فنا حاصل ہو جائے۔

### اپنے نفس کا بھی حق ہے

یہ وجودِ انسانی ایک سرکاری مشین ہے جو استعمال کیلئے دیدی ہے، اس مشین میں تیل ڈالنا پڑیگا، اس کا تیل یہی خوراک کھانا ہے، یہ ہمارے پاس ایک امانت ہے، اس کی حفاظت کرنا واجب ہے، اگر اس میں تیل نہ ڈالا تو ایسا ہو گا کہ ملازم سرکاری مشین کو تیل نہ دے اور مشین گھس کر پٹک دے، یہ مشین خدا کی بنائی ہوئی ہے، ہماری ملک نہیں ہے، لہذا اس پر مالک کا حکم ضرور چلنا چاہئے۔

### نیت شرط ہے

مگر شرط یہ ہے کہ نیت خالص ہو کہ اس کھانے سے اللہ کے حکم کی تعیل کرنا ہے تو یہ کھانا کھانا بھی صدقہ ہو جائے گا، اور جب خود کھانا بھی صدقہ ہے تو یہوی بچوں کو کھلانا بھی باعثِ اجر و صدقہ ہو گا، نابالغ اولاد کو کھلانا تو والد کے ذمہ واجب ہے، ایسے ہی غیر نا شریعہ (غیر نافرمان) بیوی کو کھلانا واجب ہے، اسی طرح خادم اور نوکر کو کھلانا بھی صدقہ ہے، حالانکہ یہ کام بظاہر دنیوی کام ہیں، اللہ تعالیٰ نے ان کو بھی صدقہ بنادیا، بشرطیکہ اطاعتِ حق کا ارادہ کرے۔

### حضرت والا کا ارشاد

حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے ایک خط میں لکھا تھا کہ جتنے بھی دن بھر کے کام

ہیں، اگر ان میں نیت سیدھی ہو جائے تو سب کے سب عبادت ہو جائیں۔

دنیا کے اکثر پیشے عبادت الہی کا ذریعہ بن سکتے ہیں، مثلاً کپر ابتنا ہے تو یہ نیت کرے کہ نماز بغیر کپڑوں کے پہنے نہیں ہو سکتی، ہم نماز اور ستر پوشی اور تَجَمُّلُ فی النَّاسِ کے قصد سے بناتے اور خریدتے ہیں، برتن کھانا کھانے اور کھلانے کے کام کیلئے بناتے اور خریدتے ہیں، کھانا کھانا و کھلانا بھی خدا کی عبادت ہے، علیٰ هذا القياس، ہاں اگر صرف پیٹ بھرنا ہی مقصود ہو جائے تو پھر وہ عبادت نہیں۔

### دوسری حدیث

صدقة دینے کا یہ احصوں ہو کہ اتنا صدقہ دے کہ صدقہ کر دینے کے بعد بھی غنا باقی رہے، یعنی مالداری باقی رہے، تم خود فقیر نہ بن جاؤ، سارا مال لٹانے والے مجدوب ہوتے ہیں، ثواب کی بات ضرور ہے، مگر طریقہ کارا چھانہیں۔

### حضرت ابراہیم بن ادہم کا واقعہ

لوگ کہتے ہیں کہ دیکھو! حضرت ابراہیم بن ادہم رحمۃ اللہ علیہ نے سلطنت کو ترک کر دیا، مال و دولت لٹا دی، تین چیزیں لیکر جنگل کو چل دئے، تکیہ، ڈول رسی، اور پانی پینے کا ایک پیالہ، راستے میں دیکھا کہ ایک شخص سر کے نیچے ہاتھ رکھے ہوئے سو رہا ہے، تو کہا کہ یہ تکیہ فضول ہے، آدمی ہاتھ کا تکیہ بھی لگا سکتا ہے، لہذا تکیہ پھینک دیا، آگے چلے، کسی کو دیکھا کہ ہاتھوں کا چللو بنا کر پانی پی رہا ہے تو کہنے لگے کہ جب ہاتھوں سے پانی پیا جاسکتا ہے تو یہ پیالہ بھی فضول ہے، آگے چلے، جب پیاس لگی، ایک کنوئیں کی طرف چلے، وہاں دیکھا کہ بہت سی ہر نیں کنوئیں پڑائیں،

انہوں نے دیکھا کہ پانی کنوئیں سے بہت نیچے ہے، یہ دیکھ کر انہوں نے آسمان کی طرف نگاہ اٹھائی، اللہ تعالیٰ کی طرف نظر کی، رحمت خداوندی سے پانی میں جوش اٹھا اور کنوئیں کا پانی منڈر یتک آگیا، ہرنوں نے پانی پیا اور چلے گئے۔

حضرت ابراہیم بن ادہمؓ نے جب یہ ماجرا دیکھا تو خود بھی پہنچے کہ لا و پانی پی لوں، جب یہ کنوئیں پر پہنچے تو پانی پھر تھے میں اُتر گیا، خیال ہوا اور اللہ تعالیٰ سے عرض کیا: یا اللہ! ابراہیم کی اتنی بھی قیمت نہیں جو ان ہرنوں کی ہے، ندا آئی: اے ابراہیم: اس واقعہ سے قیمت کا اندازہ نہ لگا، ہمارا معاملہ ہر ایک کیسا تھا الگ الگ ہے، ان ہرنوں کے پاس نہ ڈول تھا، نہ رستی، نہ ان کی قدرت تھی، انہوں نے ہم پر نظر کی، ہم نے ان کو اسی طرح پانی پلاتے ہیں، تمہارے پاس ڈول رہی ہے، طاقت ہے، تم اس ذریعہ سے نکال لو، پھر انہوں نے ڈول رہی بھی ترک کر دی۔

### بیجہ

یہ ایک واقعہ ہے، لاکھوں کروڑوں آدمیوں میں سے ایک آدمی نے ایسا کیا، تو یہ شرعی حکم تونہ ہوا، اگر شریعت یہی حکم دیتی جو حضرت ابراہیم بن ادہمؓ نے کیا ہے، تو دنیا والے کیسے زندہ رہتے؟ ہلاک ہو جاتے، انبیاء علیہم السلام تو دنیا کو آباد کرتے ہیں، پھر دعوت پیش کرتے ہیں، اولیاء کرام کے اس قسم کے واقعات صحیح ہیں، لیکن تعلیم نبوی نہیں ہے، رسول کریم ﷺ اس لئے تشریف نہیں لائے، تعلیم وہی ہے جو حدیث شریف میں ہے کہ وہ صدقہ ناپسند ہے جس سے تم فقیر ہو جاؤ، جن اصول پر دنیا چل سکتی ہے وہ یہی ہے کہ دینے دلانے کے بعد کار و بار میں فرق نہ پڑے، مگر لوگوں کا رجحان جتنا اولیاء عظامؐ کے واقعات کی طرف ہوتا ہے، اتنا حضور اکرم ﷺ کی

حدیث کی طرف نہیں ہوتا، حالانکہ ۔

چہ نسبت خاک را با عالم پاک  
انبیاء علیہم السلام تو وہی اصول بتاتے ہیں جسے ساری دنیا کر سکے، یہ ایک  
اصول ہوا۔

### اسی حدیث کا دوسرا مکمل

وَالْيَدُ الْعُلَيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّفْلَيِ

ترجمہ

”اوپر والا ہاتھ نیچے والے ہاتھ سے بہتر ہے“

اوپر والے ہاتھ سے مراد دینے والے کا ہاتھ ہے، نیچے والے ہاتھ سے مراد دینے والے کا ہاتھ ہے، کیونکہ عادۃ دینے والے کا ہاتھ اوپر اور دینے والے کا ہاتھ نیچے ہوتا ہے، کیا عجیب تلقین ہے کہ تم دینے والے بتو، دینے والے نہ بنو، مجبوری ہی ہو جائے تو دینے میں عیب نہیں، لیکن کوشش اسکی کرو کہ دینے والے بتو، لوگوں سے مانگ کر کھانے کی خصلت نہ بناؤ، ہر ایک کو یہی حوصلہ رکھنا چاہئے کہ دوسروں کو دیں نہ کہ لیں۔

تجربہ شاہد ہے کہ جن کی دینے کی عادت ہوتی ہے وہ مانگنے کا پیشہ اختیار کر لیتے ہیں، کتنا بھی ہو جائے وہ دوسروں پر خرچ کرہی نہیں سکتے، جذبہ ہو، فکر ہو تو ہر ایک کے اندر یہ طاقت واستعداد رکھی ہے، خواہ دس روپے میں سے ایک پیسہ خرچ کرے، مگر کرے، دینے والوں کے متعلق مشہور ہے کہ وہ یہی کہتے ہیں کہ تم ہمارے پاس آؤ گے تو کیا لاو گے؟ اور ہم تمہارے پاس آئیں تو کیا دو گے؟

آج کل پیروں نے اس حدیث کو دیکھ کر یہ صورت اختیار کی ہے کہ پیرو صاحب کے سامنے ہتھیلی پر ہتھیلی رکھو، اس پر و پیسہ رکھو اور پیرو صاحب کے سامنے کرو، تاکہ پیرو صاحب کا ہاتھ اوپر رہے، دینے والے کا نیچے رہے، نذرانہ لینے میں بھی ہاتھ اوپر رہے، تاکہ پیرو صاحب کا ہاتھ بہتر ہی رہے، یہ سب لغو ہے۔

### حدیث شریف کا تیسرا مکمل

وَ ابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ: جب صدقہ نکال تو اس سے شروع کرو جو تمہاری عیالداری میں ہیں، یہوی کو، بچوں کو، جس کو بھی ضرورت ہو، اس کی ضرورت پوری کرو، یہ ضرورت پوری گرنا صدقہ ہے اور بقدر ضرورت دینا تو وایسے بھی واجب ہے، واجب کی ادائیگی کے بعد فی صدقہ دینا ہو تو پہلے ان پر صرف کرو، یعنی واجب اخراجات کے علاوہ نوافل بھی پہلے ان پر خرچ کرو، پھر ملازموں کو دیکھو، ان کی تخفواہ کم ہوتی ہے تو ان کو بطور انعام دیتے لیتے رہو، تخفواہ بھی دیتے رہو، زکوٰۃ کو اس تخفواہ میں محسوب نہ کرو، اس طرح زکوٰۃ ادا نہ ہوگی، ہاں تخفواہ کے علاوہ زکوٰۃ کی رقم ملازمین کو دی جاسکتی ہے، بعض لوگ باوجود ملازم کے مستحق ہونے کے انکو زکوٰۃ نہیں دیتے کہ کہیں زکوٰۃ ادا نہ ہو، سو اگر اس دینے سے کام پر کوئی اثر نہ پڑے، یعنی زکوٰۃ دیکر اس سے زیادہ کام نہ کرائے، تو جائز بلکہ ثواب ہے۔

### غلط ریوائج

بعض لوگ گھروالوں کو تگ رکھتے ہیں اور دوستوں کو کھلاتے پلاتے رہتے ہیں، ہوٹلوں پر بیٹھ کر بچوں کا حق بھی خرچ کر ڈالتے ہیں، وہ احمق ہیں، اور بڑے احمق ہیں، ہاں اگر ایک آدمی بھوکا مر رہا ہے تو وہ مقدم ہے، ہمارے پاس اتنا ہے کہ

واجب، نفل دونوں ادا ہو سکتے ہیں تو اس کی بھی رعایت کی جا سکتی ہے۔

### تیسرا حدیث

ایک مجلس میں آنحضرت ﷺ نے صدقہ کرنے کی ترغیب دی تو ایک شخص نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میرے پاس ایک دینار ہے، کہاں صدقہ کروں؟ مقصد یہ کہ کس کو دوں؟ فرمایا: ”أَنْفِقْهُ عَلَى نَفْسِكَ“ اپنے نفس پر خرچ کر، یہ بھی صدقہ ہے، ایک دینار کوئی بڑی رقم نہیں ہے جس کو دوسروں پر بھی صدقہ کرے، ایک دینار چار ماشہ چونی سے کچھ زائد سونے کا سکھ ہوتا تھا، اس لئے فرمایا کہ اپنے اوپر خرچ کر، ”قَالَ: عِنْدِيٌ آخر“ اس نے کہا: میرے پاس ایک دینار اور ہے، ”قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى زَوْجِكَ“ اپنے فرمایا: اپنی بیوی پر خرچ کر، یہ سن لیا تو اس نے کہا: ”عِنْدِيٌ آخر“ میرے پاس ایک دینار اور بھی ہے، تھا ہوشیار! ”قَالَ: أَنْفِقْهُ عَلَى خَادِمِكَ“ اپنے خادم و ملازم پر خرچ کر۔

معلوم ہوتا ہے کہ اس سائل کی اولاد نہ تھی، اگر اولاد جو تو ملازم سے پہلے اولاد کا حق ہے، بلکہ اولاد تو بیوی سے بھی مقدم ہے، کیونکہ اولاد کا نفقة کسی حال میں ساقط نہیں ہوتا اور بیوی نا شزہ یعنی نافرمان ہو جائے تو اس کا نان و نفقة ساقط ہو جاتا ہے۔

تین درجہ بترتیب ارشاد ہوئے، خود کا نفس، بیوی، خادم، اولاد کا اس حدیث میں بیان نہیں آیا، اس شخص نے کہا: ”عِنْدِيٌ آخر“ میرے پاس ایک دینار اور بھی ہے ”قَالَ: ثُمَّ أَنْتَ أَبْصَرُ“ یعنی پھر تم جانو، کوئی عزیز ہو، ہمسایہ ہو اور محتاج ہو، جس کو جانتے ہو، اس کے حال سے واقف ہو، اسے دیدو، لفظ ”أَبْصَرُ“ سے

معلوم ہوتا ہے کہ بصیرت سے کام لینا چاہئے کہ کہاں خرچ کرنا بہتر ہے؟ اس سے اشارہ ہے کہ اس معاملے میں لاپرواٹی نہ کرے۔

### زکوٰۃ میں ادائیگی ضروری ہے

قرآن کریم میں ”آتُوا الزَّكُوٰةَ، فَرِمِيَّا ہے، یعنی زکوٰۃ مستحق کو ادا کرو۔ تو مقصود مستحق کو دینا ہے نہ کہ زکوٰۃ نکالنا، اگر زکوٰۃ کا صرف نکالنا ہی مقصود ہوتا تو نکال کے کہیں ڈال دیتے، فرض ادا ہو جاتا، مگر ایسا نہیں ہے، ورنہ یوں فرمایا جاتا ”وَأَخْرِجُوا الزَّكُوٰةَ“ زکوٰۃ نکالو! سو مقصود زکوٰۃ نکالنا نہیں بلکہ مصرف صحیح میں خرچ کرنا مقصود ہے، ادا کرنا یہ ہے کہ مستحق کو پہچان کر دو، پہلے صحیح مصرف پہچانو، پھر اس کو دو، آج بہت سے ایسے سیٹھ بھی ہیں کہ انکے یہاں زکوٰۃ کا مہینہ ہی نہیں آتا اور جو نکالتے ہیں وہ مصرف نہیں دیکھتے، معلومات کرتا ہے، فکر کرے، جب وقت آئے ادا کرے۔

### بے فکری

ایک شخص برس روڈ سے آئے، کہنے لگے کہ زکوٰۃ کے کپڑے بنے رکھے ہیں، کس کو دوں؟ میں نے کہا کہ ہماری زکوٰۃ تو پیشگی خرچ ہو جاتی ہے، یونکہ فکر رہتا ہے، اس لئے پوچھتا چکر تے رہتے ہیں، بہت ضرور تمند ہیں، اپنی قوم اور برا دری میں بہت مل جائیں گے، جب فکر نہیں تو پڑوں کا بھی حال معلوم نہیں کہ وہ کس حال میں ہیں، لفظ ابصر میں ہدایت کی گئی ہے کہ اعزاء، اقرباء اور ماحول میں دیکھ بھال رکھا کرو کہ کون حق ہے، کون مقدم ہے، محض زکوٰۃ نکال کر جسکو چاہے دیدینا کافی نہیں ہے۔

## حدیث

حدیث شریف میں آیا ہے کہ جو خادم تمہارا کھانا پکاتا ہے جب وہ تم کو کھانا کھلانے کے لئے لائے تو آنحضرت ﷺ نے حکم دیا ہے کہ اس کو بھی ساتھ کھلاؤ اور اگر اپنے ساتھ کھلانا کسی وجہ سے مناسب نہیں معلوم ہوتا تو دو چار لمحہ اس کو دیدیا کرو، گویا اس کا یہ حق ہے، اس نے محنت کی ہے، اس کو کھانے کی خوبی آئی ہے، اس کا بھی دل چاہتا ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ آنحضرت ﷺ تو غلاموں کے ساتھ بھی حسن سلوک کرنے کا حکم دیا کرتے تھے، حضرت اُمّ المؤمنین رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روایت میں ہے کہ آنحضرت ﷺ آخری لمحات میں جب اس دنیا سے تشریف لے جارہے تھے، یہ فرماتے تھے "الصَّلَاةُ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ" کہ نماز کا خیال رکھنا اور غلام باندیوں کی ساتھ سلوک سے پیش آنا، حضرت صدیقہؓ فرماتی ہیں کہ جس وقت وصال ہوا ہے، آپ ﷺ بھی نماز اور غلاموں کے متعلق فرماتے تھے۔

## قابل غور بات

آپ غور کریں کہ نماز کا ذکر قرآن مجید میں تقریباً پانچ سو جگہ آیا ہے، پھر آخری سانسوں تک اس کی تلقین کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ دین کا خلاصہ ہے، کیونکہ الصَّلَاةُ تو حقوق اللہ ہوئے اور مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ حقوق العباد ہوئے، اور سارا قرآن و سنت اسی حقوق اللہ و حقوق العباد کی تفسیر ہیں، نماز حقوق اللہ میں اعظم حق ہے اور عبادتیں تو ایک وقت ہوتی ہیں، ایک وقت نہیں ہوتیں، مگر نماز ایک دائمی روزانہ کا فریضہ ہے، اور غلام باندیوں کے حقوق میں لوگ کوتا ہی کرتے ہیں، سمجھتے ہیں یہ

ہمارے غلام باندی نہیں، یہ کیا کہہ سکتے ہیں؟ ہماری ملک ہے، اور کہہ بھی کے! اور کسی کو کہے تو سنتا کون ہے؟ نہ لڑ سکتے ہیں، نہ جھگڑا کر سکتے ہیں، اس لئے حقوق العباد میں ان کا نام لیا، یہ آخری الحیات کی وصیت ہے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس لفظ سے مراد صرف غلام و باندی ہی نہیں ہیں، بلکہ ہر وہ شخص مراد ہو گا جو دوسرے سے اپنی دادرسی نہ کر سکے، اس کا کوئی حمایتی اور سننے والا نہ ہو، اگر تم اپنی چھوٹی اولاد یا بیوی کو تکلیف دو تو وہ کس سے کہیں؟ باب یا خاوند ہی ظلم کرے تو کس سے کہیں؟ اس سے تو خدا ہی کا خوف باز رکھ سکتا ہے، ورنہ دنیوی قانونی راستہ بالکل ناکافی ہے، اگر راحت و سکون مل سکتا ہے تو قرآن اور نبی کریم ﷺ کی تعلیم میں مل سکتا ہے، خدا کا خوف اور تقویٰ جب تک قلب میں نہ ہو، ظاہری قوانین سے کیا بنتا ہے؟

### ازدواجی زندگی میں خوف خدا

نکاح کے خطبہ میں جن تین آیتوں کا پڑھنا مسنون ہے، وہ تینوں آیتوں ”اتَّقُوا اللَّهَ“ سے شروع ہوتی ہیں، آخر ان تینوں آیات کا کیوں انتخاب کیا؟ اس لئے کہ ازدواجی زندگی خوفِ خدا کے بغیر درست نہیں ہو سکتی، ورنہ کوئی مارمار کر درست کر سکتا ہے، زوجین کی زندگی کے حسین بنانے کیلئے صرف تقویٰ درکار ہے، اگر تقویٰ نہ ہو تو کوئی طاقت سنوار نہیں سکتی، مثلاً خاوند اچھی بات کرتا رہے اور آخر میں ایک جملہ ایسا کہہ دے جسے تن بدن میں آگ لگ جائے تو دنیا کا کون سا قانون اس کو روکے گا؟ ایک شخص تھے، ان کے یہاں کھانے پینے کو، سب ہی راحت کا گھر میں سامان تھا، مگر وہ منہ بننا کر چڑا دیتے تھے، اب اس پر قانون کیا حکم لگائے گا اور کیا انتظام کرے گا؟ بیوی کی زندگی تلخ ہو رہی ہے، خاوند کہتا ہے: نہ میں نے

مارا، نہ گالی دی ہے، اور یہوی شکایت بھی کرے تو والدین کیا روزانہ ان باتوں کا فیصلہ کرنے آسکتے ہیں؟ خوفِ خدا ہی اس رشتہ کو جوڑ سکتا ہے، لہذا آخری لمحات میں اسی طرف توجہ دلائی ہے کہ تم سربراہ ہو، تمہارے ماتحت غلام ہو یا یہوی بچے ہوں، ان کا خیال رکھنا۔

اسلام کے اندر قروں اولیٰ میں غلاموں کا بھی وہ حال نہ ہوتا جو آج ماتھوں کیسا تھا ہو رہا ہے، جانوروں کیسا تھا وہ سلوک نہیں ہوتا تھا، جو انسانوں کے ساتھ کر گزرتے ہیں، افسروں کی یہ حالت ہے۔

### دفتر کا ایک واقعہ

کسی کلر کے نے درخواست دی کہ جس کا تبادلہ ہو گیا تھا کہ میری یہوی سخت بیمار ہو گئی ہے اور میں اکیلا ہوں، آپ تبادلہ کریں، مجھے یہیں رہنے دیں تو سن کرو وہ آفیسر ہنسے اور کہنے لگے: دعا کرو اس کی یہوی ختم ہو جائے تو فرصت سے یہ دفتر کا کام کریں گے، یہ قساوتِ قلبی ہے، بے رحمی ہے، اور ایسے واقعات ہوتے رہتے ہیں، رحم ہی نہیں، کوئی رشوت دینے والا ہو تو جو چاہے کرالو، اب تو عوام، افسروں اور کلر کوں سب آوے کا آوہ ہی گکڑا ہوا ہے، درخواست دیکھی، چھینک دی، کبھی گم کر دی، جو سلوک برے سے برے غلاموں کے ساتھ نہ ہوا وہ آج رعایا کے ساتھ کیا جا رہا ہے۔

### حدیث کا حاصل

حدیث کا حاصل یہ ہوا کہ جو لوگ بے چارگی سے لا چار ہوں، انکے حقوق کی بھی نگرانی کرو، ورنہ لا چار کا انتقام پھر اللہ تعالیٰ ہی لیتے ہیں۔

## حدیث کی وضاحت

حدیث شریف میں یہ جو فرمایا کہ جو تم کھاؤ، ان کو کھلاؤ، جو تم پہنو، ان کو پہناؤ، اس سے بعینہ وہی کھانا نہیں جو تم کھاتے ہو، وہی لباس نہیں ہے جو تم پہنتے ہو، بلکہ اس قسم کا لباس ہو جس کے ذریعہ سردی گرمی سے حفاظت ہو سکے، ”وَ لَا تُعَذِّبُوا خَلْقَ اللَّهِ“ اللہ کی مخلوق کو تکلیف میں نہ ڈالو، مخلوق عام ہے، غلام ہو، بیوی ہو اور کوئی ہو۔

آنحضرت ﷺ تو یہ فرماتے ہیں کہ اسکو ساتھ بٹھا کر کھانا کھلاؤ ”فُلِيْجُ جِلْسَةُ“ آج یہ حال ہے کہ غلام تو غلام، نوکر کو بھی ساتھ بٹھا کر کھانا نہیں کھلاتے، ہاں بعض موقع ایسے ہوتے ہیں کہ تم کو اپنی حیثیت برقرار رکھنی ہے تو خیر اس کو الگ ہی دیدو۔

## حدیث

حضرت ابو مخدورہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: یہ ابو مخدورہ آنحضرت ﷺ کے موزن تھے، ایک حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور دوسرے حضرت عبد اللہ بن ام مکرم رضی اللہ عنہ ایک اور صحابی ہیں، اس طرح یہ چار موزن آنحضرت ﷺ کے عہد مبارک میں تھے۔

”فَالَّذِي كُنْتُ جَالِسًا عِنْدَ عُمَرَ إِذْ جَاءَ صَفْوَانُ بْنُ أُمَيَّةَ

بِجَفْنَةٍ

کہتے ہیں: میں حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خدمت میں بیٹھا تھا، اتنے میں

حضرت صفوان بن امیہ جفنه لیکر آئے۔

جفنه کے معنی تعالیٰ، تسلیہ جس میں کھانا کھاتے ہیں، اور یہ صفوان اخیر میں مسلمان ہوئے ہیں، فتح مکہ میں بھی بھاگ نکلے تھے، پھر ان کے کسی عزیز نے ان کے لئے پناہ طلب کی تھی، پناہ ملنے پر یہ واپس مکہ آگئے تھے، آنے کے بعد بھی کفر پر قائم رہے، جب غزوہ حنین ہوا، اس وقت یہ مسلمان ہوئے، یہ جاہلیت کے رئیسوں میں سے ہیں، جاہلیت کے زمانے کے دس رئیس مشہور تھے، ان میں سے یہ ایک ہیں۔

وہ جفنه کافی بڑا تھا، اسلئے دیگ کی طرح اس کو پکڑ کر لائے۔

”فَوَضَعُوهَا بَيْنَ يَدَيْ عُمَرَ“ انہوں نے لا کر حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے سامنے رکھ دیا، ”فَدَعَا عُمَرٌ مُسَاكِينَ النَّاسِ وَ أَرِقَاءَ مِنْ أَرِقَاءِ النَّاسِ“ حضرت عمر نے تمام مساکین اور غلاموں کو بلا لیا، ”فَأَكْلُوا مِنْهُ“ انہوں نے سب نے ملکر اس جفنه میں سے کھایا، اور یہ فرمایا: جو لوگ غلاموں کو اپنے ساتھ بٹھلا کر کھانا کھانے سے عار کرتے ہیں وہ ہلاک ہو جائیں۔

در اصل یہ صفوان کو تعلیم دیتی تھی اور صفوان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ سمجھا تھا کہ کھانا تھوڑا رہے گا، اس لئے غلاموں کو نہیں بلا�ا تھا، چونکہ حضرت صفوان بھی صحابی ہیں، ان کا فعل نہ بلا نا ہے، اس لئے کھانا مقدار میں کم ہو یا اور کوئی عذر ہو تو ساتھ بٹھلا کرنہ کھلانا جائز ہے، لیکن جس سے کپوایا ہے اس نے کھانے کی خوشبو سو نگھی اتنی میں ہے، اس کا حق ہے کہ اس کو ضرور کچھ نہ کچھ دیدیا جائے۔

تعالیٰ  
رحیم

اتنے میں

اور اگر نفس کو ساتھ ملکر کھانے میں عار آتی ہو تو اس میں عجب کا علاج بھی ہے کہ ضرور ساتھ کھلائے، اور اس میں نوکر کی تربیت بھی ہے کہ اگر خیال ہو، قرینہ سے معلوم ہو کہ نوکر سر پر چڑھ جائیگا، کام نہ کریگا تو اس کو الگ دیدیا جائے۔

صحابہ کرام میں حقوق سب کے برابر سمجھے جاتے تھے، اب ان حقوق کی رعایت نہیں کی جاتی ہے، اس لئے دونوں جانب کی مصلحتوں کی رعایت رکھی گئی ہے کہ ساتھ کھلانا حق واجب نہیں ہے، مگر ساتھ کھلانے کو اپنی تو ہیں بھی نہ سمجھنی چاہئے۔

### ملفوظات

فرمایا:

- (۱)... ایک مشت سے زائد ڈاڑھی کا کٹوانا آنحضرت ﷺ اور صحابہ کرام سے ثابت ہے، لمبی ڈاڑھی رکھنا سخت نہیں ہے۔
- (۲)... مرد عورت کا اور عورت مرد کا حج بدل کر سکتی ہے۔
- (۳)... چراغ نور کے نام سے قرآن مجید کا ترجمہ بغیر متن کے طبع ہوا ہے، اس طرح سے ترجمہ ہی ترجمہ چھاپنا جائز ہے۔
- (۴)... حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب نے حضرت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا ایک ملفوظ نقل کیا کہ میں لوگوں کو شرعی باتیں پہنچا دیتا ہوں، عمل پر کسی کو مجبور نہیں کرتا، ہاں خلاف شرع عمل کرتے ہوئے دیکھ کر شکایت ہوتی ہے اور کسی کو ایذا پہنچاتے ہوئے دیکھ کر صدمہ ہوتا ہے۔
- (۵)... مجھے عاصی سے اتنی نفرت نہیں ہتنی مدعی قدس سے ہوتی ہے۔

(۶) ... ختمِ خواجگان ہمیشہ بھی پڑھ سکتے ہو، کسی خاص وقت دعا کرنی ہو، تب بھی پڑھ لیا کرو۔



www.Sukkurvi.com

## مجلس مبارک بر کوٹھی لسبیلہ چوک

۲۳ رمضان المبارک ۱۳۸۵ھ

بسم اللہ الرحمن الرحیم

## عامر شععی سے سوال

حضرت عامر شععی رحمۃ اللہ علیہ جو اکبر تابعین میں سے ہیں، ان سے کسی شخص نے کہا: کیا ایسا حدیث میں آیا ہے کہ اپنی باندی آزاد کرے، پھر اس سے نکاح کرے، بظاہر تو یہ ایسا ہی معلوم ہوتا ہے جیسے کوئی قربانی کے جانور پر سوار ہو کر چلے، یہ اچھا نہیں سمجھا جاتا، اس کا جواب حضرت عامر شععی نے یہ دیا کہ سنی سنائی بات کی پوری تحقیق کر لینا چاہئے، آج کل سنی سنائی بات پر عمل کر گزرناعام ہو رہا ہے، اور یہ خرابی کی بات ہے، پھر اس پر یہ طرہ ہے کہ کوئی ٹھیک بات بتائے تو مانتے بھی نہیں۔

## جواب

حدیث: آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "ثَلَاثَةُ لَهُمْ أَجْرَانٌ" تین آدمی ایسے ہیں کہ ان کو ان کے عمل کا دو ہر اجر ملتا ہے، ایک وہ شخص ہے جو اپنے نبی پر ایمان لایا، پھر نبی کریم ﷺ پر بھی ایمان لایا، اللہ اُجْرَانِ اس شخص کے دو ایمان ہوئے، یہ دو پیغمبروں پر ایمان لایا، لہذا اجر بھی اس کو دگنا ملے گا، دوسرے وہ عبدِ مملوک ہے جس نے اللہ تعالیٰ کا حق ادا کیا اور اپنے آقا کا حق بھی ادا کیا، یعنی نماز، روزے کا بھی پابند ہے اور اپنے آقا کی خدمت میں بھی کوتا ہی نہیں کرتا، اس میں نوکر بھی داخل ہے، جو نوکر حق اللہ، احکامِ الہی کی پابندی کرتا ہے اور جس کے یہاں ملازم

ہے اس کا حق بھی پورا ادا کرتا ہے، اس کے لئے بھی دواجر ہیں۔

تیسرا وہ شخص ہے جس کے پاس باندی تھی، اس نے اس کو آزاد کر دیا، پھر اس سے نکاح کیا، اسکو تعلیم دی، اور تادیب کی، فَلَهُ أَجْرَان، اس کیلئے بھی دواجر ہیں، یہ شخص اگرچہ بغیر نکاح کے زن و شوہر کے تعلقات رکھ سکتا تھا، کیونکہ ملکیت قائم مقام نکاح کے ہے، بیع میں ایجاد و قبول ہوتا ہے اور قیمت طے ہوتی ہے، جس طرح نکاح میں ایجاد و قبول ہوتا ہے اور مہر طے ہوتا ہے، نکاح کے ایجاد و قبول سے تو صرف تمتع و انتفاع کامالک ہوتا ہے، بیع میں تو اس کی رقبہ کامالک ہو جاتا ہے، توجہ نکاح سے وطی کرنا درست ہے تو بیع جاریہ ہو جانے سے تو بدرجہ اولی وطی کامالک ہو جانا چاہئے، اور ہر طرح کی خدمت لینا اس سے درست ہے۔

تین آدمی توحیدیث کی رو سے یہ ہوئے جن کو وہر اجر ملتا ہے، ایک کا قرآن کریم میں ذکر ہے ”تَعْمَلُ صَلِحًا نُوتِهَا أَجْرَهَا مَرْتَبُين“ یہ ازواج مطہرات کے بارے میں آیت ہے، ان کے عمل کا اجر دُھرا ہے، اسی طرح گناہ کی سزا بھی دُگنی ہے ”يُضَاعِفُ لَهُ الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ“

### شبہ

ان لوگوں کو دواجران کے دعماں کی وجہ سے دے گئے تو اس میں انہی کی کیا تخصیص ہوئی؟ جو بھی دو کام کریگا، اس کو دو ثواب ملیں گے، کوئی دس کا کریگا تو اس کو دس ثواب ملیں گے۔

## جواب

تخصیص کا منشایہ ہے کہ ان کو ہر عمل میں ڈگنا ثواب ملے گا، نماز پڑھنے کا ڈگنا ثواب، روزے کا اور وہ سے ڈگنا ثواب ملے گا، اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بقدر مشقت ثواب دیتے ہیں، اور ان امور میں بہت مشقت ہے، دیکھئے! ایک نبی پر ایمان لانے کے بعد دوسرے نبی پر ایمان لانا بہت مشکل ہے، آج کل دیکھئے! اگر کسی فاسق و فاجر کو پیر بنا لیا تو ایسے نجھاتے ہیں حتیٰ کہ خاندانی پیر جسے الف سے بے نہیں آتا، اسے بھی نجھاتے ہیں، جانتے ہیں پھر نہیں چھوڑتے، توجہ پیر بنا کر اسے نہیں چھوڑ سکتے تو جو شخص حضرت موسیٰ علیہ السلام یا حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر ایمان لایا ہو، پھر اسے کہا جائے کہ تم خاتم الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام پر بھی ایمان لا تو بڑی مشقت اور دشوار کام لگتا ہے، پہلے نبی کی پیروی چھوڑ کر آخری پیغمبر کی اتباع کرنا مشکل ہوتا ہے، اور جب کہ ہر آنے والا پیغمبر اپنے سابقہ پیغمبروں کو سچا بتاتے اور ان کی تصدیق کرتے ہوں تو ان کے چھوڑنے میں بڑا وزن پڑتا ہے، عقل پر بھی، ذہن پر بھی، اسلئے ان کو ڈھرنا جو فرض ہے۔

دوسرے غلام یا نوکر، اسے بھی مشقت کا سامنا ہوتا ہے، ایک طرف آقانے کام بتایا، ادھر اذان ہو گئی حیٰ علی الصلوٰۃ نماز کے لئے آؤ، اب فکر میں پڑتا ہے کہ کوئی ایسا طریقہ اختیار کیا جائے کہ دونوں حق پامال نہ ہوں، کس مشقت ہے! لیکن اگر کسی وقت تضاد رفع نہ ہو تو حق اللہ مقدم ہو گا جو فرض ہے، ایسے ملازم کو بھی ہر عمل کا ڈھرنا ثواب ملے گا۔

آقا اپنی باندی سے ویسے ہی صحبت کر سکتا تھا، اس سے نفع حاصل

کرتا اور خدمت لے سکتا تھا، لیکن اس نے آزاد کیا، پھر اپنے اوپر مزید ذمہ داری بڑھائی، نان و نفقہ اور مہر کا بارا پنے اوپر بڑھایا، اس لئے دوا جملیں گے۔

### ایک اشکال

اس سے تو بظاہر یہ معلوم ہوا کہ جو صحابہ اہل کتاب تھے جیسے حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ، یہ اسلام میں داخل ہوئے تو ان کو دُہر ااجر ملے گا، اور خلفاء راشدین حضرت ابو بکر صدیق و عمر رضی اللہ عنہما کو اکھر ااجر ملے گا تو سلمان فارسی خلفاء راشدین سے بڑھ گئے، حالانکہ تمام امت کا متفقہ عقیدہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بعد خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم سب سے افضل ہیں، بالترتیب ان چاروں سے کوئی افضل نہیں ہے، پھر ان چاروں کے بعد عشرہ مبشرہ ہیں، ان دونوں فضیلتوں میں بظاہر تعارض ہو گیا۔

### جواب

دُہرا یا اکھرا ہونے کا اثر اس وقت پڑتا ہے جب دونوں کی جنس ایک ہو، مثلاً روپیہ ہے، ایک آدمی کو دورو پے دئے، ایک کو ایک روپیہ دیا، اس میں دورو پے والے کو فضیلت ہے، لیکن اگر کسی کو ایک اشرفتی دی اور دوسرے کو دورو پیہ دئے تو ایک اشرفتی اگرچہ عدد میں ایک ہے، مگر دورو پے سے جو دُہرے ہیں، بڑھ جائے گی ”سو ساری کی، ایک لوہار کی“ والا معاملہ ہے، حضرات شیخین نے عمل کیا تو ایک موتی ملا، اور حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کیا تو دورو پے ملے، لہذا فضیلت تو خلفاء اربعہ ہی کو ہو گی۔

عامر شعیؒ نے یہ حدیث بیان کر کے کہا کہ جاؤ! تم کو ایک نعمت دیدی ہے، یہ

احسان جتلانا نہیں ہے، بلکہ رغبت دلانے کی نیت سے کہا ہے، چونکہ اس زمانے میں ایک حدیث کے حاصل کرنے کے لئے بڑے بڑے سفر کیا کرتے تھے، اور ان کو قدر بھی ہوتی تھی، آج اس علم شریعت کی قدر نہیں رہی، اس لئے بلا بلا کر مسائل بتاتے ہیں، ان کو چھپواتے ہیں کسی طرح یہ حلق میں اُتر جائے، لیکن لوگ اس کو فضل سمجھتے ہیں، ان لوگوں کا تو شکر کرنا چاہئے جو بلا طلب دین پیش کرتے ہیں۔

### دوسری حدیث

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا ”كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْؤُلٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ“ تم میں سے ہر ایک راعی اور امیر ہے، ہر ایک سے اس کی رعیت کے بارے میں سوال ہو گا، اور جتنی اس کی رعیت اور اس کے ماتحت ہیں، اتنا ہی اس سے سوال زیادہ ہو گا، ایک ملک کا بادشاہ ہے، ایک شہر کا حاکم ہے، ایک گاؤں کا نبیر وارہے، ایک آدمی گھر کا بڑا ہے، وہی ان بیوی بچوں کا بڑا اور امیر ہے۔

### ایک واقعہ

تاریخ کی کتابوں میں لکھا ہے کہ ایک دیہاتی آدمی ہارون رشید کے دربار میں پہنچ گیا، اسے تو پہلے معلوم ہی نہ تھا کہ دربار کیسا ہوتا ہے؟ اس نے خلیفہ ہارون رشید کی تعظیم ملاحظہ کی، وہ تخت پر بیٹھ جاتا ہے، اور تمام درباری بڑی تعظیم سے کھڑے ہوتے اور بات کرتے ہیں، خیروہ جب اپنے گھر آیا تو سوچا کہ لوگوں کو یہ کیسے پتہ چلے کہ یہ بغداد ہو کر آیا ہے، وہاں کا نمونہ دکھاؤں، لوگ پوچھیں گے تب ہی کہوں گا کہ بغداد میں ایسا ہوتا ہے، اب اس کی رعیت تو بیوی بچے ہی تھے، اس

لئے اس نے چوک میں ایک تخت بچھایا، اس پر خود بیٹھ گیا اور بیوی سے کہا کہ جاؤ! حقہ بھر کر لاؤ، اور ہاتھ جوڑ کر میرے سامنے پیش کرو اور یہ کہو: امیر المؤمنین! یہ حقہ حاضر ہے، تو اس کی رعیت اس کی یہی بیوی تھی، اس سے یہ کام لیا۔

بہر حال! ہر ایک امیر ہے اور اس کی کوئی نہ کوئی رعیت ہے، اس امیر سے رعایا کے متعلق سوال ہو گا کہ تم نے ان کے نام اچھے کیوں نہ رکھے؟ ان کو دینی تعلیم و ادب کیوں نہ سکھایا؟ نیکی کی عادات کیوں نہیں ڈالیں؟ گناہوں سے نفرت کیوں نہیں ڈالی؟ اب جیسے بیوی اور اولاد کو عمل نہ کرنے سے عذاب ہو گا، والدین کو بھی نہ سکھانے کی وجہ سے عذاب ہو گا، بے دین، بے نماز ہونے کا لڑکے کو گناہ ہو گا، باپ کونہ بتانے کا گناہ ہو گا، بیوی پر دہ نہیں کرتی اور خاوند اس کی تنبیہ نہیں کرتا تو وہ بھی گنہگار ہو گا، ملازم ماتحت تھے، ان کونہ دین سے آگاہ کیا، نہ ان کو حکم کیا تو عاصی ہو گا، ہاں ان کو آگاہ کر دیا اور بار بار نوکتہ رہے، اپنی طرف سے پوری کوشش کر لی، پھر اولاد بے دین رہی، دین پر نہ آئے تو پھر اس سے سوال نہ ہو گا، ورنہ دونوں سے ہو گا۔

”وَعَبْدٌ لِلرَّجُلِ رَاعِيَ عَلَىٰ مَالِ مَالِكِهِ“، غلام اور نوکر اپنے آقا کے مال کا نگران ہے، اگر نوکرنے مال چڑایا تو نہیں مگر حفاظت میں کوتا ہی کی، اس کی جو ذمہ داری تھی اس کو پورا نہ کیا تو سوال نوکر سے بھی ہو گا کہ تم نے غفلت کیوں کی؟ حفاظت کیوں نہیں کی؟ بادشاہ ساری مملکت کا رائی ہے، اس سے ہر ایک فرد رعیت کے متعلق سوال ہو گا، ان پر مصیبت آئی اور بادشاہ نے جو خبر گیری نہ کی، تب بھی سوال ہو گا۔

## بڑھیا کا واقعہ

ایک بڑھیا کچھ بکریوں کی مالک تھی، ایک بھیڑیا آیا اور اس کی ایک بکری کو اٹھا کر لے گیا، بڑھیا نے امیر المؤمنین عمر رضی اللہ عنہ کو بد دعا دینی شروع کی کہ عمر کا یہ ہو، وہ ہو جائے، امیر المؤمنین کیا لٹھی لئے پھرتے ہیں کہ کوئی بھیڑیا بکریاں نہ کھا جائے، اس لئے جنگلوں میں مارے مارے پھریں، مگر اتفاق کی بات جب وہ بڑھیا بد دعا دے رہی تھی، حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ادھر آنکھے، وہ بڑھیا ان کو پہچانتی نہ تھی، حضرت عمر نے بڑھیا سے پوچھا کہ عمر نے کیا قصور کیا ہے جو تو یہ کہہ رہی ہے کہ امیر المؤمنین بن ابی حیثا ہے، رعیت کی خبر نہیں لیتا، تو کیا عمر ہر وقت تیری بکریوں کی دیکھ بھال کے لئے یہاں بیٹھا رہے؟ بڑھیا بولی کہ اگر اس سے رعیت کی خبر گیری نہیں ہوتی ہے تو استغفار دیں گے، وہ خلافت کا اہل نہیں ہے، سپاہی مقرر کرے، ہماری چڑاگاہ میں پھرہ لگائے، پھرہ دار بٹھائے، تاکہ بھیڑیا بکریوں کے پاس نہ آوے، علم غیب کی کون کہتا ہے؟ بیشک عمر کو علم غیب نہیں ہے۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ یہ سنکر و پڑے کہ مجھ سے تو یہ بڑھیا ہی زیادہ سمجھدار ہے، علم غیب کی نفی کر رہی ہے، اور انتظام کی بات بتلارہی ہے، میری ہی غلطی ہے، سواس بڑھیا سے معافی مانگی، سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ!

امیر تورائی ہے، لوگوں نے سلطنت کرنے کو راحت سمجھا ہے، وہ تکلیف و مضرت کا پیش خیمه ہے، سارے جہان کا غم مول لینا ہے۔

ما غم نانِ داریم و تو غم جہاں داری

بلکہ جو جتنا بڑا امیر ہے، اتنا ہی قابلِ رحم ہے۔

## آدمی اپنے گھروالوں پر نگران ہے

”الْرَّجُلُ عَلَىٰ أَهْلِ بَيْتِهِ“ مرد اپنے گھروالوں پر نگران ہے، اس میں بیوی بچے، بھتیجے، بھانجے، نوکر چاکر سب داخل ہیں، ان سب کی گھروالے پر ذمہ داری ہے، ادا نہ کی تو تم بھی بھگتو گے وہ بھی بھگتیں گے، سمجھانے میں کوتاہی نہ کرو ”أَلَا كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ“ آپ نے اس کلمہ کا پھر اعادہ کیا۔

## تعلیم کمیٹی

اس پر یاد آیا کہ لاہور میں تعلیم کمیٹی قائم کی گئی تھی، میں نے اس کے لئے اسی حدیث کو بنیاد بنا�ا تھا، اسلامی تعلیم یہیں سے شروع ہوتی ہے۔

مگر آپ کے یہاں تو بچوں کی تعلیم پر ائمرا سے شروع ہوتی ہے، پانچ سال کی عمر میں سکول میں داخل کیا جائے تو پانچ سال تک آپ کے یہاں بچہ تعلیم سے خارج رہتا ہے، اور اسلام کی تعلیم فطری تعلیم ہے، وہ پیدا ہوتے ہی شروع ہو جاتی ہے، ذمہ داری شروع ہی سے ڈال دی جاتی ہے۔

## نصاب تعلیم و نظام تعلیم

در اصل یہ دو چیزیں الگ الگ ہیں: ایک نصاب تعلیم ہے اور ایک نظام تعلیم ہے، پرندے کی بیہہ دو بازو ہیں، دونوں ضروری ہیں، گاڑی کے دونوں پیسے ہیں، آجکل یہ دونوں خراب کر دئے گئے ہیں، اور اسلامی نصاب تعلیم کی قدر نہیں رہی، وجہ یہ ہے کہ وہ ہم کو مفت مل گیا ہے، اگر محنۃ و مشقت کے بعد حاصل ہوتا تو قدر ہوتی، جو ماں باپ نے بتلایا وہ سیکھ لیا، اور جو کچھ کلمہ و نماز سیکھ لیا، اس کی قدر نہ کی۔

سونصابِ تعلیم "کُلُّکُمْ رَاعِ" سے شروع ہوگا، بچے پر گناہ و ثواب تو نہیں مگر والد پر ذمہ داری ضرور ہے، بچے کو بھی اگر ریشمی کپڑا پہننا یا تو والد پر گناہ ہوگا، سونے چاندی کا استعمال مرد کو حرام ہے، عورت کے لئے زیور پہننا جائز ہے، لیکن مرد کی طرح نابالغ بچوں کو بھی چاندی سونے کا استعمال ناجائز ہے، ہاں انگوٹھی چاندی کی ہو تو ساڑھے تین ماشہ تک مستحبی ہے، سونے کی بالکل جائز نہیں ہے، اور سونے چاندی کے بیٹن! تو جو بیٹن زنجیر والے آتے ہیں، وہ تو مرد کو حرام ہیں، وہ باقاعدہ زیور ہے، ہاں کپڑے کی گھنڈیاں تار سے گانٹھ لی جائیں، اس کو فقہاء نے جائز لکھا ہے، کیونکہ اہل عرب ان گھنڈیوں کو کپڑے میں سی لیتے تھے، ان کو کپڑوں کے تالع رکھ کر جائز کہا ہے، بیٹن کپڑوں سے الگ ہوتے ہیں، وہ جائز نہیں۔

اسی طرح سونے کی گھٹری جس میں اکثر حصہ سونے کا ہو، مرد کو حرام ہے، ہاں روٹڈ گولڈ جائز ہے، وہ سونا نہیں ہے، گھٹری کا کیس غالب یا کل سونے کا ہو، اس کا استعمال بھی حرام ہے، اگر دوسری دھات (اور سونا برابر کا) ہو تو بعض فقہاء نے اس کو بھی حرام کہا ہے، کیونکہ بہر حال! اس میں سونا موجود ہے اور زیور کے طور پر پہننا ناجائز ہے، البتہ مجبوری ہو تو بناء بر احتلاف کنجائش نکل آئے گی، البتہ نہ پہننا ہی اولیٰ ہے، باقی زیور کے علاوہ استعمالی چیزیں مثلاً آئینہ کا گھر (یعنی آئینہ کا فریم)، گلاس، چچپ سب کا استعمال مرد و عورت دونوں کے لئے حرام ہے، فاؤنٹین پین کانب، نہ وہ زیور ہے اور نہ ظرف ہے، وہاں ضرورت ہے، اسلئے جائز ہے، اور نب خالص سونے کا ہوتا بھی نہیں، ورنہ گھس جاتا۔

### ماں کی گوداسکول ہے

ماں کی گوداسکول ہے، والدین معلم و ماسٹر ہیں، یہ گھر یونیورسٹی ہے، تعلیم

جبری ہے، جب بچہ بولنے لگے، سب سے پہلے اللہ کا نام یا لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ سکھلاؤ، تعلیم کمیٹی کے سپر نہیں کیا، مگر گھر کا نصاب تعلیم اللہ کے نام سے شروع ہوتا ہے، اس سلپس کا پہلا سبق ”كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ“ ہے، اسکے بعد سُبْحَانَ اللَّهِ، پھر کوئی آیت سکھلاؤ، انبیاء کے نام سکھاؤ، اسی طرح آہستہ آہستہ سکھاتے رہو، یہی اصل پر امری ہے، جھوٹ بولے، غیبت کرے تورو کو، اسکو بتاؤ، بچے کا ذہن کورا کاغذ ہے، جو نقش چاہو، لگادو، جھوٹ نہ بولو، گالی نہ دو، اس طرح کی تہذیب شروع ہی سے سکھائی جاتی ہے، یہ اسکوں کی تعلیم نہیں ہے، گھر یلو وال دین کی ذمہ داری والی تعلیم ہے۔

اس وقت بچہ بلا تکلیف کے اسلامی تہذیب و تمدن کا عادی ہو جائیگا، جب بالغ ہو گیا، اس وقت بری عادتیں چھڑوانا تو مال کا دودھ چھڑوانا ہے۔

یورپ کے خاص خاص اخلاق کی جو تعریف کی جاتی ہے وہ سب اسلام ہی سے لئے ہیں، اور جہاں اخلاق کچھ اچھے ہیں وہ گائیج کی تعلیم سے نہیں، بلکہ گھر یلو اور ماحول کا اثر ہے۔

جب بچہ آنکھ کھولے گا، اس کے سوا اور کوئی سامنے آئے گا، ماں، باپ، بھائی، بہن، ان کے سوا کس سے وہ سیکھے گا؟ اسکوں ہر جگہ نہیں ہیں، جہاں اسکوں نہیں، وہاں کس طرح سیکھے گا؟ جن قوموں نے قرآنی تعلیمات کو اپنالیا، خواہ وہ مسلمان نہ ہوں، انہوں نے گھر کا سارا ماحول سُدھار لیا، انہوں نے نصاب و نظام دونوں اسلام سے سیکھ لئے ہیں، دیکھو! لوگ کیسی تعریف کرتے ہیں، حقیقت میں تعلیم تو پانچ سال سے پہلے ہی شروع ہو جاتی ہے، اس عمر میں بھی بچے کے سامنے

کوئی ایسا کام نہ کرو، جو ناجائز اور غلط ہو، اگر بچہ غلطی کرے، گالی دے اور ماں باپ قہقہہ لگائیں گے تو بری عادت پڑ جائے گی، پھر عمر بھرنہ جائے گی۔

ایک ماسٹر صاحب کہتے تھے کہ میں تصویر بنا کر یاد کرتا ہوں کہ یہ کتا ہے، میں ہے، چوہا ہے، تصویر سے ذہن جلدی قبول کر لیتا ہے، کتابوں میں بھی فوٹو اسی لئے بنائے جاتے ہیں۔

میں نے کہا: آپ لوگ کتا، بھیڑیا، چوہا ان بچوں کو سمجھاتے رہیں اور گھر والے اٹھنا بیٹھنا، بات کرنا گھر میں سکھایا کریں، ہم تو والدین کو کہیں گے کہ دین سکھانا تمہارا کام ہے، جب گھر کی پرائزمری درست ہوگی تو آخر تک کام ٹھیک رہے گا، اسی طرح اگر مسجد کا نظام صحیح ہو جائے کہ امام جورائی ہے وہ ہدایات صحیح دیتا رہے، تو ماہر عالم کی ضرورت نہیں رہتی، جتنی یونیورسٹی میں تعلیم ہوتی ہے، اس کے مقابلے میں مسجد میں عملی تعلیم ہو سکتی ہے۔

### ملفوظات

فرمایا: مولانا عبدالکریم صاحب گمتحلوی مرحوم سے کسی شاہ صاحب نے کہا کہ تم لوگ گناہ توبے گنتی کے کرتے ہو اور ذکرِ الہی گنتی کیساتھ کرتے ہو، بات آپ نے ڈھنگ کی کہی، لیکن مولانا عبدالکریم صاحب بہت سمجھدار تھے، انہوں نے فرمایا کہ ذکر کی گنتی اپنے نفس کے لئے کرتے ہیں تاکہ یہ پابند رہے، حیلے بہانے نہ کرے، اگر کم کرے تو پورا کرنے کا مطالبہ رہے، اسی لئے اپنے معمول کے نامہ ہونے کو پورا کرنا چاہئے۔

ایک صاحب نے کہا کہ قرآن کریم کو سلسلہ وارتلاوت کرنے کو جی

چاہتا ہے، بلا سلسلہ جی نہیں چاہتا، یہ کیسا ہے؟

فرمایا: سلسلہ وار کرنا ہی بہتر ہے، دیکھئے! میں نے یہ قرآن شریف کھلا ہوا رکھا ہوا ہے اور اب دوسرے کام میں مصروف ہوں، قرآن شریف جب تک کھلا ہوا رہے گا، دل میں تقاضا رہے گا کہ اس کو پڑھنا ہے، اسی طرح سلسلہ وار پڑھنے میں تقاضا رہتا ہے، بلا سلسلہ پڑھنے میں یہ تقاضا ختم ہو جاتا ہے۔

ان ہی صاحب نے پوچھا کہ رمضان شریف میں کون سی عبادت افضل ہے؟

فرمایا: تلاوتِ قرآن کریم، اور اس کو پڑھنے کی دو صورتیں ہیں: ایک تو یہ کہ جتنا زیادہ ہو سکے، پڑھا کرے، دوسری وقت ایسا نکالے کہ اس میں سمجھ کر پڑھے، اگرچہ ایک رکوع ہی کیوں نہ ہو۔

### الاشتاد

فقیہ ابواللیث سرقندیؒ نے فرمایا ہے ”صَيْعَةُ أَصْحَابِهِ“ ان کے اصحاب نے ان کو ضائع کر دیا، یعنی ان کے حالات اور ملفوظات قلمبند نہیں کئے۔

ایک صاحب نے ختم خواجگان کے متعلق پوچھا: اس طرح پڑھا کرتے ہیں؟ فرمایا: اول دس مرتبہ درود شریف، پھر (۳۶۰) مرتبہ ”لَا حَوْلَ وَ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ، لَا مَلْجَأً وَ لَا مَنْجَأً مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ، اس کے بعد (۳۶۰) مرتبہ سورہ الْمُ نَشْرَحُ، اس کے بعد (۳۶۰) مرتبہ اوپر والا لَا حَوْلَ وَ لَا قُوَّةَ آخر تک، پھر دس مرتبہ درود شریف۔

اسکے بعد مولوی بشیر صاحب کی بیمار پری فرمائی اور فرمایا کہ رمضان شریف میں ظہر کے بعد تین بجے سے ۵ بجے تک مجلس ہوا کر گی۔

## ارشاد

فرمایا کہ اگرچہ ہماری مسجد کے امام صاحب کے پیچھے نماز پڑھنے کو جی نہیں چاہتا، لیکن ان کے پیچھے اس لئے پڑھ لیتا ہوں کہ نفس گھر پڑھنے کا خوگر ہو جائے گا۔ فرمایا: رقم سے پہلے لفظ مبلغ لکھنے کو ہم پہلے فضول سمجھا کرتے تھے، لیکن اب معلوم ہوا کہ اسکا بڑا فائدہ ہے کہ اس سے قبل کوئی رقم نہیں بڑھا سکتا ہے، ایک ہزار سے پہلے ایک لاکھ کر دے، وہاں بڑھادے تو بڑھا سکتا ہے، مگر مبلغ لکھنے کے بعد جگہ نہیں رہتی، اسلئے اب نہیں بڑھا سکتا۔

فرمایا: فال تو کاغذ مجمع کرتا رہتا ہوں اور انکو مختلف کاموں لاتا رہتا ہوں۔



## مجلس مبارک

۵ مردان المبارک ۱۴۳۷ھ

یہ آیت تلاوت کی:

إذْ قَالُوا لَيُوسُفُ وَأَخْوَهُ أَحَبُّ إِلَيْنَا أَبِيهِنَا مِنَّا وَنَحْنُ غَصْبَةُ

إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ

بھائیوں کا باہم مشورہ

لیوں سف میں لام مضمون جملہ کی تاکید کیلئے ہے، جس کا ترجمہ ہو گا ”بیشک“، لام لانے میں یہ اشارہ ہے کہ اس بارے میں رائے مشورے کی ضرورت نہیں کہ والد صاحب کو یوسف سے زیادہ محبت ہے، یہ تحقیقی بات ہے، ورنہ مشورہ یہاں سے شروع ہوتا کہ پہلے محبت کا زیادہ ہونا ثابت کرو، پھر یوسف کا نام لیا، اگر مبہم لفظ بھائی کہدیتے تو مشورہ بھی مبہم ہی رہتا، اور ایک دوسرے کو مشورہ دینے میں وقت رہتی، اس لئے یہاں نام لینا عینِ فصاحت ہے کہ اب دوسرے بھائی کا احتمال ہی نہیں رہا، اس کے بعد وَأَخْوَهُ میں بنیا میں کا نام نہیں لیا، کیونکہ بلا ضرورت حسد کے وقت نام لینا گوار نہیں ہوتا، اس لئے ہمارا بھائی نہیں کہا وَأَخْوَهُ ”اس کا بھائی“ کہا، پھر تمیر لائے، کیونکہ اس سے قبل یوسف کا ذکر آچکا ہے، دوبارہ لانا ان کو ناگوار تھا۔ اور جب دو ماں میں ہو جائیں تو ایسا حسد ہو جانا بعید بات نہیں کہ دوسری ماں کے بھائی کو بھائی کہتے ہوئے بھی جھجک ہوتی ہے

اور حقیقی بھائی ایک جانب ہو جایا کرتے ہیں۔

اَحَبُّ إِلَى أَبِيْنَا هَمَارَهُ وَالدُّكَوَاسَ سَمْبَتْ زَيَادَهُ هُنَيْسَ كَهَا كَهَهُمْ سَمْبَتْ نَهَيْسَ هُنَيْسَ، اَسَ كَاتُوا قَرَارَهُ كَهَهُمْ سَمْبَتْ زَيَادَهُ هُنَيْسَ، يَهُنَيْسَ كَهَا كَهَهُمْ سَمْبَتْ بَالَّكَلَ مَجْبَتْ نَهَيْسَ هُنَيْسَ، اَسَ كَاتُوا قَرَارَهُ كَهَهُمْ سَمْبَتْ هُنَيْسَ، مَكْرَانَ سَمْبَتْ زَيَادَهُ مَجْبَتْ كَرَتْهُ ہیں، اَزْدِيَادَهُ مَجْبَتْ کَیْ نَفَیْ کَیْ ہے، آخِرَکو تو پَغْبَرَتْهُ اُور اَسَ کَے تو بَھَائِی بَھِی مَقْرَرَ ہیں کَہ اَخْتِیَارِی حَقْوَقِی وَاجْبَهِی میں کَوَلَیْ کُوتَاهِی نَهَيْسَ کَیْ، كَهَانَے پَمِینَے، رَوْلَیْ کَپُڑَے میں سَبَ کَوْ بَرَابَرَ كَهَتْهُتَهُ تَهُنَهُ، وَرَنَهُ یُوں ہی کَہتَهُ کَہ اَنَّ كَلَاتَهُ پَلَاتَهُ زَيَادَهُ ہیں، يَهُ نَهَيْسَ کَهَا، مَجْبَتْ زَيَادَهُ ہُونَے کَیْ شَكَایَتَ کَیْ اُور اَزْدِيَادَهُ مَجْبَتْ غَيْرِ اَخْتِیَارِی فَطَرِی اَمْرَهُ، اَسَ پَرْ کَوَلَیْ مَوَاجِذَهُ عَنْدَ اللَّهِ نَهَيْسَ ہے، چَوْنَکَهُ حَسَدْ ہو گیا تَهَا اُور مَحْسُودَ کَیْ بَحْلَائِیَّاَسَ حَاسِدَ کَے ذَهَنَ سَمْبَلَ جَایَا کَرَتِی ہیں، وَرَنَهُ اَنَّکَے اَحَبَّ ہُونَے کَا خَيَالَ كَرَتِهَ کَہ يَهُ سَبَ سَمْبَلَ چَھُوْلَ ہیں، اَنَّکَیْ وَالدُّهُ گَزْرَگَئِی ہے، وَالدُّصَاحَبَ اَنَّ کَوْ ہُونَہار سَمْجَحَتَهُ ہیں، اَنَّ کَوْ صَرْفَ اَپَنَا اسْتِحْقَاقَ ہیْ یادِرَهَا، وَهُنَیْسَ کَہ "وَنَحْنُ عُصْبَةٌ"، ہُنَمْ قَوِیَ جَمَاعَتَ ہیں، عَصَابَةَ کَمَعْنَیِ پَیْ ہیں کَہ آتَتِ ہیں، گُوِیَا ہُنَمْ پَیْ کَیْ طَرَحَ مَلَکَرِ جَمَاعَتَ کَیْ صُورَتَ میں مَضْبُوطَ ہیں، سَبَ کَامَ اِنْجَامَ دَے سَكَتَهُ ہیں، لَهْذَا، ہُنَمْ ہی اَحَقُّ إِلَى الْمَحَبَّةِ ہوئَے، بَھَائِیوں نَے اَپَنَا اَحَقَّ ہُونَا اَپَنَے ذَهَنَ میں سَمْجَھَ لَیَا تَهَا کَہ آخِرِیَہُ ہُمارَے بَھِی وَالدِّ ہیں، پَھَرَوَہ ایسا کیوں کَرَرَ ہے ہیں؟

کچھ پُسْری پُدْری تَعْلِقَاتَ ایسے ہوتے ہیں کَہ اَوْلَادِ کَیْ طَرَفَ چَنَدَالَ اَیَّسَ بَاتُوں کَیْ طَرَفَ التَّفَاتَ کَمَ ہوتا ہے کَہ پَھَرَ سَمْجَھَ جَائِیں گَے، دَوْسَرُوں کَوْ جَلَدِی سَمْجَادِیا کرتے ہیں، اَسَ لَئِے خَفِیَہُ اَنْہُوں نَے مَشْوَرَہَ کَیَا اُور یَكِنْطَرَفَہَ فِیْصَلَہَ کَرَلَیَا کَہ "إِنَّ أَبَانَا لَفِیْ ضَلَلٍ مُبِینِ" ہُمارَے وَالدُّصَاحَبَ کَھَلَیْ ہوئَیْ غَلَطَیْ پَرْ ہیں۔ ضَلَالَ کَمَعْنَیِ خَطَا کَے ہیں، وَالدُّکَوَادِی غَلَطَیْ لَگَگَئِی ہے، کَیونَکَهُ اَگْرَ ضَلَالَ کَمَعْنَیِ گَرَاہ

کے لئے جائیں تو کفر لازم آتا ہے، اس قرینہ سے یہ معنی کریں گے کہ وہ خط اجتہادی کر رہے ہیں، اس میں ان لائے، گویا ان کے نزدیک یہ بات قطعی اور یقینی تھی، اپنے نزدیک بے شبہ بات کہہ رہے تھے پھر ابانا کہا، معلوم ہوا کہ ان کو والد کیساتھ دشمنی نہیں تھی، ورنہ ”ہمارے“ نہ بولتے، پھر لفی میں لام لائے، گویا ان کو ذرا بھی شبہ نہ تھا، تاکید کیساتھ کہتے ہیں کہ ہمارے والد سے خطہ ہو رہی ہے، پھر مبین کہا کہ یہ کوئی ڈھکی چھپی بات نہیں، جو معلوم نہ ہو، بلکہ ظاہر باہر بات ہے، گویا انہوں نے آپس میں بالکل پختہ طے کر لیا، جو ہمارا خیال ہے وہ بالکل صحیح ہے۔

### سوال

حضرت یعقوب علیہ السلام کو جب معلوم تھا کہ ان میں یہ کشکش ہے، اور اس کی وجہ یوسف سے ازدواجِ محبت ہے تو اس کا بندوبست کیوں نہیں کیا؟

### جواب

بھائیوں کی ایک طرف نگاہ تھی، یہ ان کی خود کی غلطی تھی، یعقوب علیہ السلام دونوں طرف نگاہ رکھتے تھے، یوسف علیہ السلام احیث کے مستحق تھے، پھر یہ ایک فطری، غیر اختیاری امر ہے، اس پر ملامت نہیں ہو سکتی۔

### سوال

ان بھائیوں نے والد کو خطہ کی طرف کیوں منسوب کیا؟

### جواب

خطہ سے مراد خط اجتہادی ہے، حالانکہ خود ہی خطہ میں بتلاتھے، ان کی والدہ

فوٹ ہو گئی، کمزور تھے، سب سے چھوٹے تھے، سب سے خوبصورت تھے، ہونہار تھے، یہ باتیں بھائیوں سے اوجھل رہیں، اسلئے وہ حسد کر بیٹھے۔

### ایک اسکول کے طلبہ سے خطاب

خطبہ مأثورہ: میرے عزیزو! میرے لئے یہ بڑا سرت کا مقام ہے کہ میں اپنے نونہال بچوں کے سامنے تقریر کر رہا ہوں، تم قوم کی بنیاد ہو، آئندہ تم ہی اس عمارت کے اونچا لیجانے والے اور اس میں بننے والے ہو، وقت مختصر ہے اور دیکھا جائے تو ہر ایک کا وقت مختصر ہے، کچھ وقت گزر گیا اور جو کچھ باقی ہے، معلوم نہیں کہ پورا ہو جائے، حقیقت شناسی سے کام لیا جائے تو ہر انسان کا وقت تھوڑا ہے، زندگی محدود ہے، اس زندگی میں جو مختصر ہے، سب سے زیادہ ضروری تعلیم کا مسئلہ ہے، عمر کو ضائع نہیں کرنا، اس کو ٹھکانے لگانا ہے۔

دو دن کی زیست میں کیا کیا کرے کوئی کام زیادہ ہے، وقت کم ہے، یہ اتنا وسیع میدان ہے کہ ہر ایک کی پرواز ختم ہو جاتی ہے، مگر علمی پیاس ختم نہیں ہوتی، مجھے اس وقت علمی نکات میں سے سیرت کا ایک نکتہ بیان کرنا ہے۔

جس وقت مکہ کے سرداروں نے اور خواجہ ابوطالب نے نبی کریم ﷺ کے سامنے یہ بات رکھی کہ آپ بت پرستی کے متعلق کچھ نہ کہا کریں، اس کے علاوہ اور سب باتوں میں ہم صلح کر لیں گے، اگر آپ کو مال و دولت چاہئے، حسن و جمال والی عورت چاہتے ہو، بادشاہت اور سرداری کی خواہش ہے تو ہم سب باتیں آپ کی پوری کریں گے مگر آپ ان بتوں کو بڑا کہنا چھوڑ دیں۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: تم میرے بزرگ ہو، تم یقین کرو کہ جو کچھ میں لیکر آیا ہوں اور تم کو پیش کر رہا ہوں، ایسا تھفہ، نعمت و دولت کسی نے تم کو نہیں دی اور نہ دے سکتا ہے، سوچو اگر میں کوئی فریب کرتا تو کیا اپنے گھروالوں کے ساتھ کرتا، اپنے ہی بھائی بھیجوں پر ظلم کرتا، اگر جھوٹ بولنا ہی مقصود ہوتا تو کیا اپنے بڑوں کے سامنے بولتا اور ان ہی سے دعا کرتا، سوچو میں کیا کہتا ہوں، میں وہ چیز لیکر آیا ہوں کہ تم کو کسی نے آج تک نہیں دی ہے۔

اور یہی تعلیم و احکام واسطہ درواسطہ ہم تک پہنچے ہیں اور ہم نے ان کو تسلیم کر لیا ہے۔ اس دنیا میں جو کچھ ہو رہا ہے، سب ہی دیکھ رہے ہیں، سورج، چاند، باران، ہوا، پیداوار، نکاح، تو الدسب ملکر ایک کارروائی چل رہا ہے، اب سوچنا یہ ہے کہ اس کارخانے کو چلا کون رہا ہے؟ وہ نظر وہی سے آ جھل ہے، اس کو میں واضح کرنا چاہتا ہوں۔

مثال کے طور پر یہ لا ڈاپیکر میری آواز دور دوڑ تک پھینک رہا ہے، یہ قمیتے جل رہا ہے ہیں، سکھے چل رہے ہیں، سب دیکھ رہے ہیں، ان کے چلانے والا کون ہے؟ تو عقل نے کہا: بھلی چلا رہی ہے، بھلی کہاں سے بنی؟ ان جن سے، ان جن کہاں سے آئے؟ بھاپ سے، بھاپ کس طرح بنی؟ پانی اور تیل سے، پانی اور تیل کس نے بنایا؟ عقل لا جواب ہے، کہیں گے: اللہ ہی نے پیدا کیا ہے، یہ کپڑے کا کارخانہ چل رہا ہے، بھلی دکھائی نہیں دیتی، مگر مانتے ہیں کہ پاور ہاؤس سے بھلی آ رہی ہے، اگر بھلی نہ آئے تو سب سامان آ کارت ہو جائے، بے کار ہو جائے، پاور نہیں تو کھمبابھی بے کار ہے، بھلی کا پاور دکھائی نہیں دیتا، مگر مانتے سب ہیں کہ یہ سب اسی کی کار فرمائی

ہے، یہاں تو سائنس کام کرتی ہے، آگے پوچھئے کہ یہ پاور کہاں سے آیا؟ یہ طاقت کس نے پیدا کی؟ پانی کی قوت سے ہوئی؟ پھر سوال ہے کہ یہ پانی کس نے پیدا کیا اور اس پانی کے نکراوے میں اتنی قوت کس نے رکھی ہے؟ یہ کسی انسان کے بس کا نہیں ہے۔

جس طرح ایک گنوار، قمر کے نور کو اسی کا نور سمجھتا ہے، لیکن سمجھدار آدمی کہہ سکتا ہے کہ قمر کا خانہ زاد نور نہیں ہے، یہ پاور ہاؤس کی مہربانی ہے، اگرچہ پاور دکھائی نہیں دیتا۔

اسی طرح انبیاء علیہم السلام کہتے ہیں، جو حکماء ہیں کہ اس مخلوق کی طاقت سے آگے بڑھ کر یہ تمام اشیاء پیدا کس نے کسی ہیں؟ ہوا، پانی، کس طرح بنا اور کس نے بنایا؟ یہ کہاں سے آیا؟ جب اس جگہ پہنچو گے، تب حقیقت کھلے گی اور معلوم ہو گا کہ یہ سارا دھندا ایک مخفی طاقت سے ہو رہا ہے، اس طاقت و قدرت والے کو بتانے کے لئے نبی کریم ﷺ تشریف لائے، اس مخفی طاقت کا نام ”اللہ“ ہے، اس کے حکم سے یہ سارا جہاں چل رہا ہے، عقل کی پرواز وہاں تک نہیں ہے، سائنس و عقلیات کا صرف اتنا ہی کام ہے کہ خدا کی پیدا کی ہوئی چیزوں کو ایک جگہ جمع کر کے صحیح طریقے سے جوڑ دے، باقی ان اشیاء کا پیدا کرنا، عناصر اربعہ کا پیدا کرنا، سائنس کا کام نہیں، جہاں تک عقل کی طاقت ختم ہو جاتی ہے، اس سے آگے چلو، آخر ماننا پڑے گا کہ خدا کی طاقت موجود ہے، وہی کار ساز ہے۔

میں نے یہ آیت پڑھی ہے ”وَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ“ یہ جو کچھ آسمان و زمین میں ہے، سب اللہ تعالیٰ ہی کی ملک ہے، اس کا رخانہ دنیا میں

اس کے مالک کا ایسا مستحکم نظام چل رہا ہے جو سوائے اس کے اور کوئی تو نہیں سکتا، انسان سمجھتا ہے کہ میں ہی سب کچھ کر رہا ہوں، یہ سورج بھی ایک مشین ہے، مشین انسان کی بنائی ہوئی گھس جاتی ہے لیکن یہ اللہ کی بنائی ہوئی مشین ہے، مجال ہے جو ایک سینڈ کا بھی فرق ہو جائے، ابتدائے آفرینش سے اب تک کوئی فرق نہیں آیا، اگر انسان بنا تا تو اس میں مرمت ہوا کرتی کہ کل آٹھ دن کیلئے سورج مرمت کے لئے جائے گا، یہ بھی ایک پر زہ ہے کہ سوچو یہ آفتاب خود نہیں چل رہا ہے، بلکہ اس کو کوئی چلا رہا ہے، اس مکوم پر تیری نگاہ لگی اور اس کے حاکم سے غافل ہو گیا۔

ہاں انبیاء علیہم السلام کے ذریعہ اس نظام کو توڑ کر دکھایا جاتا ہے، وہ اس نظام کو ختم کر دیتے ہیں، تا کہ معلوم ہو جائے کہ یہ نظام ان کا خانہ زاد نہیں ہے، ان کی خود کچھ حقیقت نہیں ہے، یہ مکوم ہے، کی اور کے ہاتھ اور طاقت کے زیر فرمان ہیں، چاند کے دوٹکڑے کئے، سورج چھپ کر واپس آگیا اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آگ کو حکم دیا ”بِنَارٌ كُوْنُى بَرْدَا وَ سَلَمًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ“ نظام یہ ہے کہ آگ جلایا کرتی ہے، مگر یہ نظام یہاں توڑ دیا تا کہ معلوم ہو جائے کہ ان پر اور کوئی قادر ہے، پانی نے فرعون کو ڈبویا ”أَغْرِقُوْا فَأُدْخِلُوْا نَارًا“ یہ اس کا نظام تھا مگر حضرت موسی علیہ السلام اور ان کی قوم کیلئے اسی پانی نے راستہ دیا، معلوم ہوا کہ پانی پر ایک حاکم ضرور موجود ہے، حضرت جامیؒ نے کہا ہے۔

هم اندر ز من ترا ز نیت ک  
تو طفیل و خانہ انگین است

یہ سارا کارخانہ اور کار و بار چل رہے ہیں تو کون چلا رہا ہے؟ اس بات کو انبیاء

بتلاتے ہیں، آج کل کے بڑے بڑے عقائد اس سے آگئے نہیں بڑھتے کہ رنگیں  
تقویں میں انجھے ہوئے ہیں۔

خلق ہمہ اطفال نہ جز مرد خدا  
نبی کریم ﷺ کی زندگی کا اصل مشن یہی ہے کہ آپ کو اس جہان کے چلانے  
والے سے روشناس کرائیں، بیشک دنیا ترقی کر رہی ہے، کرے گی اور ہر دور میں  
ترقیاں ہوتی رہی ہیں، مادی ترقی اس وقت انتہائی عروج ہے، مگر نبی کریم ﷺ کا  
فرمانا ہے کہ مادیات ہی میں نہ رہ جاؤ، آگے بڑھو، اس مادہ کو کون پیدا کرتا ہے؟ اس  
پانی میں رطوبت اور آگ میں سوزش کون پیدا کرتا ہے؟

انسان دو چیز سے مرکب ہے، روح اور جسم، اگر انسان میں روح نہ رہے تو یہ  
ڈھانچہ ہے، اس کی حقیقت کچھ نہیں، زمین میں گاڑ دینے کے لائق ہے، دنیا اس مادہ  
میں سارا زور لگا رہی ہے، جو فانی ہے، اور مادہ و جسم کے خالق سے الگ ہو گئے، نبی  
کریم ﷺ نے آکر اصل حقیقت کو بتایا کہ یہ برق، بھاپ جو آپ کے سامنے  
ہے، یہاں کے پیدا کرنے والے کے پیدا کرنے سے وجود میں آیا ہے۔

رہا کھانا پینا، سونا جا گنا، یہ تو جانور بھی کرتے ہیں، مادی جتنی بھی ترقی کریں  
گے، اتنے ہی ہو شیار جانور ہو جائیں گے۔

آدمیت نجم و ششم و پوست نیست

آدمیت جز رضائے دوست نیست

اوی کپڑا، جائے رہائش، یہی مقصد زندگی ہے تو گائے، بھینس، بیل، ہم سے  
زیادہ ادھر مائل ہیں، مادہ اور مادی ترقیات جس کا حاصل اس جسم کو آرام دینا ہے،

اس کا خلاصہ بدن کو آرام دینا، بدنبی خواہشات کو پورا کرنا کہ وہ بآسانی پوری ہو سکیں، یہ تو ایک جانور، بکری، گھوڑا بھی کرتا اور چاہتا ہے۔

انسان کیا ہے؟ اس کو نبی کریم ﷺ نے بتایا ہے، انہوں نے واقعی ایسا تحفہ دیا ہے جو کسی نے نہیں دیا، آج کل کی ترقی انسانی ترقی نہیں، حیوانی ترقی ہے، انسانی ترقی یہ ہے کہ اس مادے کو پیدا کرنے، اس کو چلانے والے کو پہچانے، جب نبی کریم ﷺ تشریف لائے، انہوں نے انسانیت جتلائی، دنیا کو دعوت دی، انسان کو واقعی انسان بنایا۔

مادیت کی بہت بڑی دوڑی یہ ہے کہ چاند میں چلا جائے اور کہیں چلا جائے، لیکن اس سے اپنا انجام تو معلوم نہیں ہوتا کہ میرا آخر ان جام کیا ہے؟ میں یہاں کیوں ہوں؟ کہاں سے آیا اور کہاں جانا ہے؟ کھانا پینا ہی مقصد ہے، یہ تو جانوروں کو بھی حاصل ہے، آپ کو کارخانوں پر ناز ہے، مگر خدا تعالیٰ نے ان جانوروں میں سے ایسے جانور ہیں کہ ان کو سوروپے کی کمائی دے رکھی ہے، اس سے تم ٹوپی بناتے اور سر پر اور ہتھے ہو، جانوروں کو مفت دیدی اور تم کو مشکل سے ملتی ہے، اگر آپ کی زندگی کا مقصد کھانا پینا ہی ہے تو جنگل میں جائیے، آپ سے ان مقاصد میں جانور اچھے ہیں، کیونکہ ان جانوروں کے مکان دیکھ کر آپ مکان بناتے ہیں، ان کی ساخت دیکھ کر آپ ایجادات کرتے ہیں۔

شہد کی مکھی جھٹتہ بناتی ہے، اس کو پیاٹش کر کے دیکھا مسدس مخمس خانے کئے، ہموار اور یکساں ہوتے ہیں، بڑے بڑے انجینئروں کی تعمیر میں فرق آ جاتا ہے، مگر مکھی کے مخمس کتنے صحیح ہوتے ہیں! سوا ٹھنڈا بیٹھنا، مکان بنانا یہ تو حیوانات

کا کام ہے، یہ انسان کی نہیں، جانوروں کی ترقی ہوگی، مادی تعلیم حیوانی تعلیم ہے، اصل تعلیم تو وہی ہے جسے رسول کریم ﷺ لیکر آئے۔

تو انسان ہے، ہاتھی، بیل، بکری نہیں ہے اور ان کی ہیئت شکل و صورت تجھ سے بالکل مختلف ہے، تو مخدوم کائنات ہے، تو ان سے اوپر دوسری ہستی خالق کائنات کا خادم ہے، اس نکتہ کو تمام کلام پاک میں بیان کیا ہے، یہ دنیا کے عام رفامروں کا طریقہ نہیں ہے جو معمولی جزئی بہبودی کو سامنے رکھ کر کام کرتے ہیں، نبی کریم ﷺ وہ طریقہ لیکر آئے کہ اس کے بغیر دنیا کا نظام چل ہی نہیں سکتا، آج دنیا بے چین ہے، جرائم بڑھتے چلے جا رہے ہیں، روکنا چاہتے ہیں، دنیوی قوانین ٹوٹ جاتے ہیں اور جرائم باہر نکل جاتے ہیں، جتنی قانون سازی ترقی پر ہے، اتنی ہی جرائم کی تعداد میں روز بروز اضافہ ہوتا جا رہا ہے، یہ قانون دراصل قانون ہی نہیں ہیں، ان جرائم کے انسداد کا صرف ایک ہی قانون ہے جسے اسلام کہتے ہیں، ورنہ غیر اسلام کا حال سامنے ہے

”مرض بڑھتا گیا جوں جوں دوا کی“  
 رسول کریم ﷺ یہ لیکر آئے کہ خدا کو پہچانو، اس کو مان کر اس کے بھیجے ہوئے احکام سے فائدہ اٹھاؤ۔ یہ نہ سمجھو کہ یورپ دہریہ پن اختیار کر کے ترقی کر رہا ہے، وہ ترقی کیا ترقی ہے کہ دل کو چین نصیب نہ ہو، ترقی کا ماحول تو یہ ہے کہ دل کو سکون و اطمینان ملے اور وہی نہ ملا تو یہ کیا ترقی ہوئی؟ زحمت و مشقت ہے اور کچھ نہیں، دیکھ لو کسی ملک کو چین نہیں ہے، خروشیف ہو یا کینیڈی ہو، راحت و چین اگر ہے تو وہ صرف اسلام میں ہے، چاہے چاند چھوڑ کر آسمان میں چلے جائیں، راحت و سکون حضور اکرم ﷺ کی تابعداری میں ملے گا، تمام حوادث دہر کیلئے رسول کریم ﷺ کا پیغام کافی ہے، ان ترقیوں میں کبھی بھی چین و سکون

نہیں ملے گا، دیکھ لوجب بھی رسول کریم ﷺ کے اصولوں کو لوگوں نے اپنا یا ہے، سکون و راحت میں رہے، جب چھوڑا، سکون سے محروم کر دیا گیا، انسان ہی نہیں، درندوں اور مویشیوں کو اطمینان ملا، حضرت عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ کے زمانے میں بھیڑیا اور بکریاں ایک جگہ بیٹھی رہتی تھیں اور ایک دوسرے سے بالکل مطمئن تھے، چین اسی کا نام ہے کہ ایک دوسرے سے کسی کو ایذا نہ پہنچ، یہ تعلیمِ نبوی میں ہے۔

اہل اسلام کی نگاہ میں مادیات کی قدر نہیں، اخلاقیات کی قدر ہے، دیکھو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانے میں انکے پاس مالِ غنیمت آیا، سونا، چاندی، جواہرات کا ڈھیر لگا ہوا تھا، مسجدِ نبوی کا صحن بھرا ہوا تھا، وہیں بیٹھے بیٹھے سارے کاسارا تقسیم کر دیا، اگر جمع کرتے تو سونے کی دیوار کھڑی کر لیتے، اس کی کوئی حقیقت نہیں سمجھی، اس لئے تقریر کی اور کہا کہ اے لوگو! یہ اللہ کا مال ہے، اس کا وہی مالک ہے، حسپ ضرورت تم لیجاو، نقد ہے، آج کل کی طرح وعدہ کر کے چیک نہیں دیا گیا۔

آج کی دنیا جو ہیرے جواہرات میں کھیلتی ہے اس ملک میں جا کر دیکھو، وہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ ضرور تمند و! جتنی ضرورت ہے، لے جاؤ، ہر ملک والوں کا یہ حال ہو گا، کٹ مرینگے، یہ مہذب دنیا قتل ہو جائے گے۔

حضرت عمر اعلان کرتے ہیں اور لوگوں میں سنا تا ہے، غرباء حاجتمند بھی ہیں، مگر لینے والا کوئی آگے نہیں بڑھتا، دوبارہ اعلان کیا، تیسرا بار اعلان کے بعد ایک نوجوان کہتا ہے: اے عمر! آپ نے کہدیا کہ لے لو، تمہارا حق ہے، تو کیا ہم

سب کے سامنے بے غیرت بن کر اٹھانے جائیں، آپ امین ہیں، آپ کا کام ہے کہ خود پہنچائیں، آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ ہماری کیا حاجات ہیں؟ آپ امیر المؤمنین ہیں، آج کا بادشاہ ہوتا تو ایسے شخص کو حکم عدولی کے الزام میں پھانسی دیدیتا، مگر حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ساری رعیت کا جائزہ لیا اور حاجتمندوں کے گھر پہنچایا، آخر یہ تہذیب کہاں سے آئی؟ آپ سمجھے! پورے مجمع اور حضرت عمر پر اسی تعلیم کا اثر ہے۔

بیشک مادے کی جتنی ضرورت ہے، اسے ضرورت کے مطابق کام میں لاؤ، کون روکتا ہے؟ میں اس سے غافل نہیں کرتا، موافقت کرنا ضروری ہے، اتنا کام کرو۔

مسٹر گاندھی نے لکھا تھا کہ کام لیں کوچاہئے کہ ابو بکر و عمر کی سی حکومت کرے۔ ایک ہندو ہو کر یہ کہا کہ اس سے بہتر حکومت نہیں ہو سکتی، نہ ان کے پاس بم تھے، نہ اتنی آبادی تھی، اس لئے میں کہتا ہوں کہ فلاح و نیکی کی طرف آواخلاق حاصل کرو، آخرت کی پکڑ اور آخرت کی جوابدی سے ڈرو۔

انسان تو درندے بن گئے، تم قانون بناؤ، مگر چلانے والے درندے ہوں تو وہ قانون کیسے چل سکتا ہے؟ جب دل میں خدا کا خوف نہ ہوگا، قانون کیا کرے گا؟

نبی کریم ﷺ نے اس پر زور دیا کہ انسان، انسان بنے، جب یہ انسان بن جائے گا، امن و چین خود آجائے گا، انسان ہوتا وہی ہے جو دوسرے کو ہاتھ اور زبان سے تکلیف نہ پہنچائے۔

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ جن کو ”جۃ الاسلام“ کہنا صحیح ہے، ان کے پاس اسلام

کی حقانیت کے دلائل ہیں، اگر اسلام میں کوئی کسر ہوتی تو غزالی و رازی اسلام میں نہ آتے۔

اے عزیزو! انسان ہونا تو بڑی چیز ہے، جانوروں کو دیکھو، وہ نفع ہی پہنچاتے ہیں، گھوڑا سواری دیتا ہے، گائے، بکری دودھ دیتی ہے، بیل ہل چلاتا ہے، اونٹ بوجھ اٹھاتا ہے، ان کا گوشت کھاتے ہیں، انکی کھال، ہڈی اون سے نفع اٹھاتے ہیں، زندہ ہوں تب نافع، مردہ ہو جائے تب بھی فائدہ مند۔

دوسری قسم کے ایسے جانور ہیں جو انسان کو نقصان پہنچاتے ہیں جیسے سانپ، بچھو، درندے، لیکن ان سے پھر بھی نفع ہے، ان کے اجزاء بھی انسان کے کام آتے ہیں، لیکن تیسری قسم کے وہ جانور ہیں کہ نہ ان سے نفع ہے نہ ضرر ہے جیسے حشرات الارض، ان کے تونام بھی معلوم نہیں، بکھوئے، مکوڑے، کپڑے، نہ ان سے نفع ہے نہ نقصان، مگر انسان کے کسی حیثیت سے کام ضرور آتھے ہیں۔

ان جانوروں کو انسان نفع مند بناتا ہے، ان سے فائدہ اٹھاتا ہے مگر خود انسان جانور، درندہ بننے کی فکر میں ہے، اب ساری فکر یہی سوار ہے کہ روٹی، کپڑا، مکان ملے، کمیوزم کا خلاصہ یہی ہے، انبیاء علیہم السلام کہتے ہیں: یہ تو ایک جانور کا کام ہے۔ انسان تو وہ تھے، ان کو کہا جاتا ہے کہ سونا لے لو مگر نہیں لیتے، اور اب اسی سونے کا ہونا معلوم ہو جائے تو چوری کریں گے یا ڈاکہ ڈالیں گے، قتل کر دینے گے، یہ تعلیمات ہی کا اثر ہے، اگر وہی اسلام کا قانون آجائے تو انسان، انسان بن جائیں، پھر قوانین کے بغیر چین آجائے۔

آپ کی اس تعلیم میں جسے مادی تعلیم کہا جائے، جب تک راجح رہے

گی، انسان کو آرام و چین نہیں ملے گا، مادہ ہی کی طرف نگاہ مرکوز ہو گئی ہے، پھر کوئی سا افسر تبدیل کرو، چین نہیں آئے گا، بے چینی بڑھتی چلی جائے گی۔

جو کچھ آپ پڑھ رہے ہیں، مبارک ہو، مادیات میں لگو، مگر اسے اپنی حد پر رکھو، اور اس سے ایک قدم اور آگے بھی پڑھو، وہ مختصر یہ ہے کہ قرآن کی تلاوت کرو، الفاظ ہی کی کرو، اسے فرض و لازم کرو، آج کل نئی روشنی نے تلاوت قرآن پر بھی ظلم کیا ہے، ان کو یہ سمجھا دیا کہ بغیر معنی سمجھے رٹنے سے کیا فائدہ؟ اللہ کی کتاب کو اور کتابوں پر قیاس نہ کرو، حقیقت کو نہیں سمجھتے تو مان ہی لو، اس قرآن کے تو الفاظ میں بھی نور ہے، اور معنی تک تو الفاظ ہی کے ذریعہ پہنچتے ہیں، آخر ان الفاظ نے کیسا انقلاب عظیم پیدا کیا، کتنی فتوحات ہوئیں ہیں، آپ تلاوت کر کے دیکھیں، آپ کے دل میں ایک نور پیدا ہو گا، سکون ہو گا۔

یعنی کریمہ صلی اللہ علیہ وسیلہ کا لایا ہوا تحفہ ہے، اتنا بھی غنیمت ہے کہ اسے جلوں میں پڑھ لیتے ہیں، اس تعلیم کا اثر یہ ہے کہ فجر کی نماز جماعت سے ادا کرتے ہیں، پھر تلاوت قرآن مجید کرتے ہیں، اس نئی تعلیم کا اثر یہ ہے کہ نوبجے سوکر اٹھتے ہیں، پھر ڈان پڑھتے ہیں، اگر اتنا کام کر لیا کہ قرآن مجید کی تلاوت آپ کر لیا کریں تو یہ جلسہ کامیاب جلسہ ہو گا، اب دعا کرتا ہوں۔

### ملفوظات

رمضان شریف کے بارے میں حدیث شریف میں آیا ہے ”صُفَدَتِ الشَّيَاطِينُ وَ مَرَدَةُ الْجِنِّ“ سو سرکش شیاطین و جن قید کئے جاتے ہیں، شتو گز نہیں، یہی ریشه دوائی کرتے ہیں۔

(۱) ...شیطان الجن قید ہوتے ہیں، شیطان الانس نہیں ہوتے۔

حدیث میں ہے: ”فَتَحَتُّ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ وَ غُلِقَتْ أَبْوَابُ النَّيْرَانِ“

أبواب الجنّة سے مراد أبواب الخیر ہیں،

لأنَّ الْجَنَّةَ مَقَامُ الرَّاحَةِ وَ الْأَمْنِ وَ الْخَيْرَاتِ، وَ هَذِهِ

أَبْوَابُ الْخَيْرِ مُوْصِلَةٌ إِلَى الْجَنَّةِ، وَ الْمُرَادُ مِنْ تَعْلِيقِ

أَبْوَابِ النَّيْرَانِ أَبْوَابُ الشَّرِّ، لَأَنَّهُنَّ مُوْصِلَةٌ إِلَى النَّارِ.

اور اسی کا اثر ہے کہ رمضان المبارک میں مساجد نمازیوں سے بھر جاتی ہیں،  
تلاوت کرنے کو جی چاہتا ہے اور رایام کی بنسپت معاصی بھی کم ہو جاتے ہیں۔



## مجلس مبارک ۱۳۸۲ھ

## کیم رمضان المبارک

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ بنوفزارہ کے ایک بدوعرب نے حضور اکرم ﷺ کو ہدیہ میں ایک ناقہ دی، آپ نے قبول فرمائی، مگر آپ کی عادت مبارک تھی کہ ہدیہ کی مكافات فرمایا کرتے تھے اور یہ سفت ہے کہ ہدیہ دینے والے کو کچھ نہ کچھ دیدیا جائے، ناپ توں کر پورا پورا نہ دیں، کم و بیش ہو سکتا ہے، آنحضرت ﷺ نے اس بدھی کو کوئی ہدیہ دیا تو وہ ناراض ہو گیا، اس پر آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ ہدیہ کے لینے دینے میں برابری نہیں ہوتی، ہاں توجہ اور خیال اس مودت کا حق ہے، اس کی ناراضگی دیکھ کر آپ نے فرمایا کہ آئندہ قبیلہ النصار، قریش، دوس اور ثقیف ان چار قبیلوں سے ہدیہ قبول کیا کروں گا، یہ چاروں قبائل شرفاء شمار ہوتے تھے اور مكافات میں تھوڑے ہدیہ کو خوشی سے قبول کرتے تھے، ناراض نہ ہوتے تھے، اس لئے ان کی تخصیص کی۔

بہر حال! مهدیٰ إلیہ انتظار نہ کرے کہ جب اتنے ہدیہ کا انتظام ہو گا، تب دوں گا، جو خوشی سے دینا چاہے، دیدے اور مُہدِیٰ مكافات میں آنے کا انتظار نہ کرے، آئے تو انکار نہ کرے، کیونکہ بطیب خاطر کوئی دے، تو ہدیہ قبول کرنا سخت ہے، حدیث میں ہیں ”تَهَادُوا تَحَابُوا“ گویا ہدیہ دینا اور ہدیہ قبول کرنا دونوں باعثِ ثواب ہیں، جب قبول کرنا ثواب ہے تو انکار کرنا کیسے درست ہو سکتا ہے؟

لے لینا کم از کم باعثِ برکت تو ہے، اس حدیث میں ہے کہ آئندہ کے لئے آنحضرت ﷺ نے چار قبائل کے علاوہ ہدیہ لینے سے انکار کر دیا، اس سے معلوم ہوا کہ عبادت غیر مقصودہ میں غلطی اور فساد شامل ہو جائے تو اسے چھوڑ دینا چاہئے، ترک کرنے میں کوئی گناہ نہ ہوگا، اس لئے ولیمہ کی دعوت قبول کرنا سخت ہے، لیکن اگر وہاں منکرات ہوں، شرع کے خلاف کام ہوں، تو اس دعوتِ ولیمہ کو چھوڑ دینا چاہئے، بیشتر ان دعوتوں میں بدعتات و منکرات شامل ہو گئی ہیں، اس لئے یہ دعوت ہی قابلِ ترک ہیں۔

اسی طرح مختلف میلاد ایک طاعت و کارثواب ہے، آپ کے حالات، عادات بیان کرنا عین اسلام ہے، مگر اس میں خرافات ہونے لگیں، گانا بجانا، عورتوں کا اجتماع، موضوع روایات کا پڑھنا، جن کا پڑھنا اور سننا حرام ہے، کیونکہ حدیث میں ہے ”مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُتَعَمِّدًا فَلَيَتَبُوأْ مَقْعِدَةً مِنَ النَّارِ“ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جھوٹی حدیثیں بیان کرنا اور ان کا سننا دونوں گناہ ہیں، اور ناجائز ہیں، اس لئے صحابہ و سلف کا طریقہ جہاں تک ہوا ہے وہ یہی کہ حدیث کے الفاظ نقل کرتے تھے، مفہوم اور معنی بیان کرنے کا دستور نہیں تھا، اور الفاظ بھی بہت احتیاط کیسا تھا نقل کرتے تھے اور وجہ اس کی یہی وعید ہے۔

اب واعظ پیشہ وروں نے ٹھیکہ ہی لے رکھا ہے کہ موضوع روایات ہی بیان کرتے ہیں، جب تک وہ گھڑی ہوئی روایات نہ سنالیں، ان کو مزا ہی نہیں آتا، کیونکہ ان کا مقصد تو مجمع کو گرمانا ہوتا ہے۔

یہ آج کل جو شیخ احمد کے نام کا وصیت نامہ چھپ کر تقسیم ہو رہا ہے، یہ بھی ان ہی

م الموضوعات میں داخل ہے، اس سے ڈرنا چاہئے، بچہ مرے گا، نقصان ہو جائے گا، یہ سب لغوبات ہے، اور نیک کام تو کرنے ہی چاہئیں، بھلا جوبات آپ نے یقظہ (بیداری) میں فرمائی ہے، اسکے خلاف خواب میں کیسے فرماسکتے ہیں؟

اس قسم کی جہالت کی باتوں سے گرمادینا ہی مقصود ہے، اور جاہل تو جہالت ہی کی باتوں سے راضی ہوتے ہیں، میلاد میں بھی ناجائز باتیں شامل ہو گئیں، اس لئے اسے روک دیا گیا ہے اور کھڑے ہو کر درود وسلام پڑھنا ناجائز ہے، مگر اس کو فرض قرار دینا، جس کھڑے ہو کر پڑھنے کو اللہ نے واجب نہیں کیا، تم کون ہو کہ اسے واجب سمجھو، اور اس پابندی سے کرنے کا حکم نہیں آیا، یہ پابندی کرنا گناہ ہے، پھر اس سے صرف نام و نمود اور رونق کرنا مقصود رہ گیا ہے، اس لئے وہ قابل ترک ہو گیا۔

نبی کریم ﷺ نے ہدیہ قبول کرنے کو روک دیا، اس سے ایک شرعی قاعدہ ثابت ہوا کہ وہ کام فرض، واجب، سنت مونکدہ نہیں ہے، مستحب ہے، اس میں مفاسد شامل ہو جائیں تو فرض واجب کو باقی رکھ کر ان مفاسد کی اصلاح کی جاویگی، مثلاً اذان کے اندر درود وسلام شامل کر لیا تو اذان ترک نہ کریں گے، بلکہ اصلاح کریں گے کہ درود وسلام تمہارے اختیار میں نہیں ہے، جہاں تمہارا جی چاہا، وہاں لگا دیا، ہمیں تو نبی کریم ﷺ کی اتباع کرنی ہے، اور لوگوں سے ان ہی کی اتباع کرانی ہے نہ کہ ان کو چھوڑ کر ان کے طریقہ کے خلاف اپنی اتباع کرانی ہے، اس طرح نکاح مقصود شرعی ہے، اس میں رسوم ملائی جائیں گی تو نکاح کو ترک نہ کریں گے، بلکہ رسوم کی اصلاح کریں گے، سو سن مقصودہ کو ترک نہ کریں گے۔

اب ہدیہ قبول کرنا سنن مقصودہ میں سے نہیں ہے، عمر بھرنہ لوکیا حرج ہے؟ اس

میں مفاسد ہوں گے، ترک کر دیں گے۔

### حدیث

چھلے انبیاء علیہم السلام کے جو کلمات منقول ہیں، وہ کچھ باقی رہ گئے ہیں اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے تک آئے اور آپ کی زبان مبارک سے منقول ہوئے، ان میں سے ایک بات یہ ہے جیسا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ نبوت کے کلمات میں سے تھوڑے سے باقی رہ گئے ہیں، ان میں سے ایک یہ کلمہ ہے ”إِذَا مَا اسْتَحْيِيْتُ فَاصْنَعْ بِمَا شِئْتُ“ جب تجھے حیانہ رہی تو جو تیرا جی چاہے کر، اس کے ظاہری معنی مراد نہیں ہیں کہ اجازت دی جارہی ہے، بلکہ مقصود یہ ہے کہ حیا کرو! یہی برائیوں سے روکتی ہے، جب حیا ہی نہ رہی تو اچھا براہی دل سے نکل جاتا ہے، اس لئے حیا کرو کہنے کا حکم دے رہے ہیں۔

### حدیث

”إِيمَانٌ بِضُعْ وَسَبُّوْنَ شُعْبَةَ وَفِي رِوَايَةِ ”سِتُّونَ“

شُعْبَةَ شَافِعَ کو کہتے ہیں، ایمان کی ستر سے زائد شاخیں ہیں اور یہ کسی ایک حدیث میں اکٹھی نہیں ملیں گی، مختلف روایات میں متفرق بیان ہوئی ہیں، اس لئے بعض حضرات محدثین نے جہاں اس شعبة ایمان کا ذکر آیا ہے، ان احادیث کو ایک جگہ جمع کر دیا ہے۔

صحابہ و تابعین و سلف کو یہ باتیں سب زبانی یاد تھیں، اب حالت یہ ہے کہ قرآن و حدیث کی خالص اصطلاحیں بھی یاد نہیں رہیں، یہ سب ان جلسوں، جلوسوں کی برکت ہے، ان احادیث کو یہاں نے جمع کیا ہے۔

عربی کے نام ضرور لینا چاہئیں، پران کا مطلب سمجھادیں، اس زباندانی کی رٹ نے عربی کا سنتی ناس مارا ہے، شکل تو مسلم وغیر مسلم سب کی یکساں ہو ہی گئی، اس عربی محاورے ہی سے مسلمان ہونا سمجھ لیتے، اب نام بھی لیں گے تو یہ ایم۔ اے ہیں، بی اے، بی ٹی ہیں، عربی کے نام سے تو ایک نور پیدا ہوتا ہے، جتنا اس سے دور ہو گا اتنی ہی نحوضت ہو گی۔

**أَفْضَلُهَا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ**

اس کلمہ کا اصل مفہوم کا اعتقاد کرنا اصل ایمان ہے، ہاں اسکا کثرت سے ذکر کرنا یہ ایمان کا شعبہ ہے، حدیث میں ہے:

**”أَفْضَلُ الذِّكْرِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“** (محمد رسول اللہ ﷺ)

فضل الذکر گویا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ہی ہے، مگر دوسرا کلمہ محمد رسول اللہ ﷺ بھی کبھی کبھی اسکے ساتھ ملاتا رہے، لیکن اول بھی یہی کلمہ ہو، آخر بھی یہی ہی ہو، اور پچھے کو بھی پہلے یہی کلمہ سکھلا و، پھر آخر میں بوقت مرگ اسی کی تلقین کرو، حدیث میں ہے:

**”مَنْ كَانَ آخِرُ كَلَامِهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ“**

اسلئے بزرگوں نے فرمایا ہے کہ سوتے وقت آخر میں یہی کلمہ پڑھ کر سوئے اور جب بیدار ہو تو یہی کلمہ پڑھے اور جانے کی دعا بھی پڑھ لے، ان کو جمع کر لینا درست ہے، آخری کلمہ ہونے کے مطلب یہ ہے کہ اس کلمہ کو پڑھ کر مرنے والا خاموش پڑا رہے، اگر بول جائے پھر پڑھ لے، مرنے تو اختیار میں نہیں ہے، اس لئے پڑھ لینے کے بعد خواہ زندہ رہا مگر آخری کلمہ یہی منہ سے بات نکلی ہو۔

ابوزرعة رحمۃ اللہ علیہ کا وقت آخر ہوا، تو شاگردوں کو جمع کیا اور ان کے سامنے

اس حدیث کی سند پڑھی، پھر کہا:

قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ كَانَ آخِرُ كَلَامِهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ،

بس اتنا کہتے ہی موت آگئی، باقی حدیث تو شاید فرشتوں نے پڑھی ہوگی،  
مگر ان کا خاتمہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ پڑھوا۔  
حدیث شریف میں ہے: ”جَدِّدُوا إِيمَانَكُمْ بِقَوْلٍ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، اس  
کا مطلب یہ ہے کلمہ طیبہ کثرت سے پڑھتے رہا کرو۔

### أَذْنَا هَلَّا إِمَاطَةُ الْأَذْيِ عنِ الْطَّرِيقِ

اُذی وہ ناگواربات جس سے تکلیف ہو جائے، ٹھوکر لگ جائے، کانٹا چھجھ  
جائے، کانچ، ٹین، آگ، روڑا، پھر، ایسی چیزوں کو راستے سے ہٹا دو، یہ ایمان  
کا ادنی شعبہ ہے اور ”الْحَيَاةُ مِنَ الْإِيمَانِ“ یہ دو میانی شعبہ ہے، جسکو حیا نہیں، اس  
میں ایمان نہیں، اگر حیا ہوتی تو ایمان ہوتا، حیا علامت بیان ہے۔

اس حدیث میں تین شعبے بیان کئے ہیں، مگر امام بیہقی نے مستقل ایک کتاب  
”شعب الإیمان“ لکھی ہے، ان کے علاوہ اور محمد شین نے بھی ایسی کتابیں لکھی  
ہیں، حضرت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ”فروع الإیمان“ کے نام سے  
ایک کتاب لکھی ہے، اگر کوئی کتاب مطالعہ کرنی ہو تو کسی عالم دیندار سے مشورہ کر کے  
مطالعہ کرنا چاہئے، جاہلوں کی کتابوں سے بچنا چاہئے۔

### حیا کی چھ فسمیں

ایک حیا یہ ہے کہ گناہ کرتے ہوئے شرمائے، حیا کا مقتضی یہی ہے، جیسے  
حضرت آدم علیہ السلام سے جب ایسی بات ہوئی تو اللہ تعالیٰ سے حیا کی وجہ سے

چھپتے پھرتے تھے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ہم سے کہاں بھاگو گے؟ عرض کیا: بھاگتا نہیں ہوں، حیا کرتا ہوں، فرانہیں، حیاءً منکَ.

دوسری حیا تقصیری ہے، کام جس طرح کرنا تھا، اس طرح وہ نہیں ہوا، اس پر بھی حیا آئی چاہئے۔ ایک شخص نے ملنے کا وقت لیا، وقت مقررہ پر میں آبیٹھا، مگر وہ نہیں آئے، چار بجے کا وقت دیا تھا، انتظار میں پانچ بجے گئے، آخر انتظار کر کے چلا گیا، پھر دوسرے دن وہ تشریف لائے اور باتیں کرنے لگے، معدودت بھی نہیں کی، کہنے لگے: دیسی ٹائم ایسا ہی ہوتا ہے، منتظر نے کہا: ان کو حیا نہیں ہے، لہذا اس دروازے سے سیدھے نکل جاؤ، تمہارے اندر حیا نہیں، تم انسان نہیں ہو، آدمی کسی کام کا وعدہ کرے تو اس کا ایفاء کرے، ورنہ اپنی شرمندگی کا اظہار کرے، ورنہ تو ایمان و انسانیت کا تقاضا موجود نہیں۔

تیسرا کرم ہوتی ہے، یعنی آدمی شرافت کی وجہ سے شرماتا ہے، نہ اس کا کوئی گناہ ہے، نہ کوتا ہی ہے، فقط کرامتِ نفس کی وجہ سے حیا آتی ہے، حضرت زینب رضی اللہ عنہا سے آپ ﷺ کا نکاح ہوا تو ولیمہ کا کھانا کھانے کے بعد چند لوگوں نے لمبا کلام کرنا شروع کر دیا اور وہیں جم کر بیٹھ گئے، آیتِ حجاب ابھی تک نازل نہ ہوئی تھی، ورنہ آپ فرمادیتے کہ اب دیر ہو گئی ہے، جاؤ! مگر حیا کی وجہ سے آپ نے ان سے کچھ نہیں کہا، کسی سے میل ملاقات کرنی ہو تو فراغت کا وقت دریافت کرلو اور چلے جاؤ، دوسرے کو گرانی سے بچاؤ، اس کو گرانی ہوتی ہے مگر شرافتِ نفس کی حیا مانع ہے۔

حضرت میاں جی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھ کر لگا کر کھاتھا ”زیادہ دیر بیٹھ کر اپنا اور دوسرے کا وقت ضائع نہ کیجئے“، اگر کوئی کام نہ ہو، بیٹھنا ہی ہو تو مسجد میں تسبیح لے

کر بیٹھ جاؤ۔

جب وہ حضرات بیٹھے ہی رہے اور حضور اکرم ﷺ سے فرمانہ سکے تو آسمان سے آیت اُتری ”وَ إِذَا طَعْمَتُمْ فَانْتَشِرُوا“، یعنی دعوت کھانے کے بعد جم کرنے بیٹھو۔

آج کل ایک دعوت چلی ہے، ایک گھنٹہ پہلے جاؤ، پھر دو گھنٹہ دعوت میں لگاؤ، ایک دعوت میں تین چار گھنٹے سے کم خرچ نہیں ہوتے، گپ شپ لگی رہتی ہے، یہ انسانوں کا کام ہے۔

چوتھی حیا وہ ہے جو ایسی چیزوں کے کہنے سننے سے جو میاں بیوی کے تعلقات میں ہوتی ہے، اظہار کرنے سے شرم آتی ہے، جیسے حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے منقول ہے کہ ان کو مذی کثرت سے آتی تھی، زوجہ سے ملاعت کرتے وقت مذی آتی ہے، اس کا قانون معلوم نہیں تھا، اس کے نکلنے کے بعد غسل کرنا ہے یا وضو کافی ہے؟ اور سوال کرنا تھا آنحضرت ﷺ سے، اور حضرت علی رضی اللہ عنہ داماد تھے، خود یہ مسئلہ پوچھنے میں حیا آتی تھی، اس لئے دوسرے صحابی حضرت مقداد رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے انہوں نے کہا کہ تم پوچھ آؤ، چنانچہ حضرت مقداد نے دریافت کیا اور حضرت علیؑ وہاں موجود ہے، آپ نے فرمایا کہ مذی مثل پیشتاب کے ہے، وضو ہے، اس کے بعد غسل واجب نہیں ہوتا، ہاں کپڑا ناپاک ہو جاتا ہے، سوبدن اور کپڑا دھوڑا لیں، اس کو حیا شرعی کہتے ہیں، یہ بھی محمود ہے، بعض لوگ حق کے اظہار کو عام کرتے ہیں، غلط ہے۔

پانچویں حیا اجلالی ہوتی ہے، کسی کو بڑا سمجھ کر اس سے حیا آتی ہے جیسے حضرت اسرافیل علیہ السلام اللہ کے حکم کے انتظار میں پر سمیئے جھکے کھڑے ہیں، ان پر اللہ

تعالیٰ کے جلال کا غلبہ ہے۔

چھٹی حیا استحقار ہوتی ہے کہ کسی چیز کو حقیر سمجھ کر اس کے مانگنے سے حیا کرنا، مثلاً حضرت موسیٰ علیہ السلام سے کسی نے عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ نے تو حکم دیا ہے کہ مجھ سے مانگو، مگر ایک ما شہ نمک کی حاجت ہے، کہتے ہوئے شرم آتی ہے، مگر حق تعالیٰ نے یہی فرمایا کہ آئٹے کا نمک اور بکری کا چارا بھی مجھ سے مانگو، وہ فی نفسہ تو حقیر شے ہے مگر اسکے پیدا کرنے میں بڑی حکمت ہے، اس چیز کی حاجت پیدا کرنے میں غایت درجہ کی عظیم حکمت ہے۔

### ملفوظات

فرمایا: اولاد کی طبعی شرعی ضرورت میں جس قدر ایک پر خرچ ہو گیا، اتنا ہر ایک پر خرچ کرنا ضروری نہیں، مگر بیمار ہوا، علاج میں خرچ ہو گیا، تعلیم پر خرچ ہوا، اب سب پر برابر خرچ کرنا ضروری نہیں ہے، یا جو اولاد آئندہ بالغ ہو گی تو پھر مالداری رہے یا نہ رہے، حالات بدل جائیں، اور ہر ایک کی ضروریات زندگی الگ الگ ہوتی ہیں، الہذا عرفاؤ عادة جو ضروریاتِ زندگی سمجھی جاتی ہیں، اس میں تسویہ ضروری نہیں ہے، جس کو جیسی ضرورت پڑے، حسب استطاعت پوری کر دے، جہیز دینا سنت ہے، مگر اب آمدی گھٹ گئی، پہلے کی شادی پر آمدی زیادہ تھی، اسے زیادہ دیدیا، اب آئندہ اہتمام کرنا کہ اتنا ہی دیا جائے، ضروری نہیں، عرفی ضروریات میں بھی توسعہ ہے، البتہ ہبہ کرے تو برابر ہبہ کرے۔

تمت بالخير



www.Sukkunvi.com

# حضرت مولانا فتح عبدالزوفد کھروی صاحب ناظم

کی نیا اثر، مفید، معبر اور مستند کتب جو ہر گھر کے لئے نہایت نافع اور ضروری ہیں۔

عمدہ نائل، اعلیٰ طباعت و کتابت اور بہترین کاغذ کے ساتھ حاب **میکتبۃ الاسلام کراچی**

سے برداشت و مطبیب ہیں۔

|                                       |                                   |
|---------------------------------------|-----------------------------------|
| ◆ صدقہ جاریہ کی فضیلت                 | ◆ علیکم بستی                      |
| ◆ امت مسلمہ کے عروج و زوال کا اصل سبب | ◆ پیاری باتیں                     |
| ◆ دعا کی اہمیت اور اس کے آداب         | ◆ آخری منزل                       |
| ◆ اپنی اصلاح کیجئے                    | ◆ چند نکیبیاں اور ایصال ثواب      |
| ◆ خواتین کا پرده                      | ◆ عمل محصر اور ثواب زیادہ         |
| ◆ روزانہ کے معمولات                   | ◆ جمعہ کے معمولات                 |
| ◆ اسماء عظیم اور اسماء حسنی           | ◆ آداب سفر                        |
| ◆ راہ کے آٹھ حقوق                     | ◆ ماہ صفر اور جاہلیۃ خیالات       |
| ◆ درود وسلام کے فضائل                 | ◆ قربانی کے فضائل و مسائل         |
| ◆ تلاوت قرآن کے انعامات               | ◆ کامل طریقہ نماز                 |
| ◆ باطن کے تین گناہ                    | ◆ نماز فجر اور ہماری کوتاہی       |
| ◆ مسلمانوں کی مدد و بھجی              | ◆ اصلاحی بیانات ۱۰ جلدیں کا سیٹ   |
| ◆ صلوٰۃ التسبیح                       | ◆ خواتین کا طریقہ نماز            |
| ◆ ثُلُوٰۃ قبر                         | ◆ توبہ و استغفار                  |
| ◆ چھ گناہ کا رعورتیں                  | ◆ مردوجہ قرآن خوانی کی شرعی حیثیت |
| ◆ حلال کی برکت اور حرام کی نحودت      | ◆ تقسیم دراثت کی اہمیت            |
| ◆ مسلمانوں کے چار دشمن                | ◆ عید سعید اور ہمارے گناہ         |
| ◆ گانا سننا اور سنانا                 | ◆ مسائل عسل                       |
| ◆ والدین کے حقوق اور ان کی اطاعت      | ◆ وضو درست کیجئے                  |